




EL CUERPO 
Y 

LA ESCUCHA

Zen en el arte de la osteopatía

Leandro Howlin

ghijk ediciones



Howlin, Leandro
   El cuerpo y la escucha : zen en el arte de la osteopatía / Leandro Howlin. - 1a ed. - 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires : GHIJK, 2025.
   500 p. ; 23 x 16 cm.

   ISBN 978-987-27414-2-6

   1. Osteopatía. I. Título.
   CDD 615.533
 

Autor: Leandro Howlin
Título: El Cuerpo y la Escucha

Arte de tapa y diseño gráfico: Guido Howlin (ghjik)
Impresión: Gráfica América
Impreso en Argentina
ISBN: 978-987-27414-2-6



A Caro y a mis hijos, Iara, Manel y Maia,  
que me enseñaron a sentir.

			   A mis compañeros del alma Diana, Julieta, Julián, 
Mario y Juan Martín, que siempre estuvieron.





No one is useless in this world who lightens the burdens of another.

- Charles Dickens





ÍNDICE

Agradecimientos  	 3

Prefacio 	 5

Introducción 	 9

I CONCEPTOS PRELIMINARES: SENSACIONES

1. La escucha 	 27

2. La osteopatía y la escucha 	 43

3. El tacto 	 65

4. La sensopercepción 	 81

II LA ESCUCHA COMO PROCESO 1: SENSACIÓN

5. Variables y mecanismos de la sensopercepción 	 97

6. Doce niveles de sensopercepción táctil 	 115

7. La fase de sensación 	 141

8. Ejemplos de sensopercepción 	 163

III LA ESCUCHA COMO PROCESO 2: PERCEPCIÓN

9. La fase de percepción 	 183

10. Sinestesia y soma 	 193

11. Esferas y fusión somática 	 203

IV LA ESCUCHA COMO PROCESO 3: COGNICIÓN

12. Abordajes diagnósticos 	 227

13. La fase de cognición 	 253

14. La sensopercepción como prenoesis 	 279



V LA ESCUCHA COMO ESTADO

15. La escucha como estado alterado de consciencia 	   303

16. Momentos del modo escucha 	 335

VI LA ESCUCHA COMO ACTO

17. Factores y aptitudes individuales 	 351

18. Factores y protocolos relacionales 	 367

VII LA ESCUCHA COMO LEGITIMACIÓN PARADIGMÁTICA

19. Los principios osteopáticos y la falacia descriptiva 	 387

20. El mecanismo de aprendizaje 	 409

VIII FINAL

Conclusión 	 437

Epílogo 	 447

Apéndice: Definición de osteopatía 	 451

Glosario e índice razonado 	 455

Bibliografía 	 467

Bibliografía razonada 	 483







3

AGRADECIMIENTOS

A Juan Pablo Bunge, que me machacó con la idea de que hay que volver a pensar 
como Still. Y que, además, en una simple charla, cambió el transcurso de mi vida.

A mis padres, que me inculcaron el amor por aprender de todo. Mi mamá, 
sobre todo de psicología y ciencias sociales. Mi papá, sobre todo de matemáticas y 
ciencias duras.

A Hugo Chiera, que me ayudó a entender, apreciar y amar la escucha.

A la Escuela de Osteopatía Fulcrum, que es un hervidero tanto de ideas como 
de abrazos.

A Diana Batista, que me enseñó a estudiar, a pensar, a enseñar. Y, sobre todo, 
a ser humilde.

A Julián Aguilar, que desde primer año de la carrera supo que iba a existir este libro.

A Julieta Hosselet, que me enseñó lo que es cuidar a un compañero.

A Mario Jermoli, que me enseñó lo que es estar presente y disponible.

A Fanny Hoffer, que me enseñó a escuchar.

A Carlos María Carón, que me enseñó a vivir y a escribir.

A los docentes de la Escuela de Osteopatía Fulcrum, que me dieron todo. 

A los que leyeron primeras versiones del manuscrito y me compartieron ideas, 
críticas y saberes: Julián Aguilar, Vanessa Aponte, Diana Batista, Juan Pablo 
Bunge, Hugo Chiera, Daniela Cohan, Carolina Corti, Sol de Fazio, Agustina 
Faillace, Pablo Fernández Ridano, Agustina Gunski, Julieta Hosselet, Vera 
Howlin, Mario Jermoli, Manu Jordan, Bárbara Lima, Sol Lupo, Ariela Montes, 
Germán Sarangello, Victoria Vázquez, Sandra Vegierski, Mariana Woloszyn.

Algunos de ellos leyeron los primeros manuscritos completos (¡incluso más 
de una vez!) y contribuyeron con innumerables ideas y sugerencias, y les estaré 
eternamente agradecido. Me refiero a Juan Pablo Bunge, Hugo Chiera, Bárbara 
Lima y Sandra Vegierski.





5

PREFACIO

En cierta etapa de mi vida, algo empezó a incomodarme. Las causas eran im-
precisas, pero la sensación en el cuerpo era cualquier cosa menos vaga. La impre-
sión general era la de que faltaba algo, y se hacía más evidente a la hora de irme 
a dormir. Estiraba todo lo posible el momento de meterme en la cama para no 
encontrarme con mi soledad. Cada noche representaba enfrentarme con el terror 
de morirme, con un vórtice que se me formaba en el medio de la cabeza al acostar-
me, pensando que algún día me iba a morir, que iba a dejar de existir, y que nada 
de lo que existe tiene sentido. Un vórtice que me engullía y del que no podía salir. 
Eran noches de insomnio, de agobio y de desconsuelo. Necesitaba un cambio, pero 
no sabía cuál. Entonces empecé un camino de búsqueda. Una búsqueda interna, 
aunque con apoyos en distintas disciplinas. En ese recorrido encontré herramien-
tas en diversos estudios y prácticas (filosofía, bioenergética, contact improvisación, 
psicoanálisis, mindfulness), pero fue al estudiar osteopatía cuando pude forjar un 
modelo global sobre el que afirmarme. 

Puedo decir que la osteopatía me cambió la vida, porque me mostró unos ca-
minos ocultos donde el mundo hasta entonces solo me había propuesto alternativas 
desoladas. No quiero conjurar acá una exaltación de la osteopatía. Ser osteópata 
es una profesión como tantas, pero, por un lado, requiere ciertos cambios íntimos 
que rebosan a la vida en general, y por otro provee de algunas herramientas que 
trascienden la actividad clínica. Son estos cambios los que me reanimaron, y son 
los que ahora me llevan a escribir este libro.

Este libro habla de osteopatía, pero sólo como una excusa para hablar de trans-
formación, de cómo escapar de la polarización, el egocentrismo y la disociación 
contemporáneos hacia el equilibrio, la humildad y la conexión. Ser osteópata in-
cluye la facultad de escucha, y es esta capacidad la que encauza mi búsqueda, la 
que me permite ser yo mismo y conectarme con la realidad. Escribo, en principio, 
para osteópatas y estudiantes de osteopatía, y para otros terapeutas manuales in-
teresados en utilizar la escucha en su práctica profesional, e incluso para aquellos 
lectores mundanos intrigados en descubrir qué tiene de especial la osteopatía. Pero 
mi intención es hablarle también a los que se sienten un poco perdidos, a los que no 



Leandro Howlin

6

necesariamente les interesa la osteopatía pero ven su vida fuera de balance y creen 
que un cambio es posible, aunque todavía no vean el camino.

Este parece ser el milenio de la polarización y las grietas. La unidimensiona-
lidad cultural que ya había denunciado Marcuse en 1964 está hoy más vigente 
que nunca. La inclusión en la sociedad fue por siglos una cuerda floja, donde el 
equilibrio estaba en conectarse con la realidad sin perder la individualidad. Pero 
ahora el desborde de los universos paralelos tecnológicos de los medios masivos, de 
la TV y de las redes sociales genera resonancias brutales. Esos universos, que hasta 
ahora vivían sólo detrás de las pantallas, son escenarios desencarnados y anemo-
cionales, en los que no hay ni contacto corporal ni diálogo auténtico, y empiezan 
a salirse de los límites virtuales donde estaban contenidos y se expanden hacia el 
mundo real. A veces me impresiona la cantidad de gente intervenida por esa rea-
lidad que muestran las redes sociales y la TV. La catástrofe de la polarización nos 
hostiga y nos acorrala en posturas periféricas. Pululan personajes que promueven 
la memización y el retuit, el tratamiento de la razón como algo contingente, la 
universalización y banalización de la política, la desafectación de la actualidad, 
el desapego por la ideología, y la empatía contemplativa en vez de activa.

La sociedad se polariza por un ansia de estabilidad, ya que los cambios culturales 
y tecnológicos traen un vendaval de inseguridad, y despiertan el anhelo arrollador 
de una superficie firme donde poder estar cómodo y olvidarse de todo. El mundo está 
cambiando hacia una forma desconocida, y la polarización otorga estabilidad. 

Pero esta estabilidad es negadora. Nos blinda de los cambios del mundo exte-
rior, pero tanto la sociedad como sus transformaciones siguen ahí, y si quisiéramos 
acompañarlos, en lugar de buscar una estabilidad, deberíamos aspirar a restablecer 
un equilibrio. 

Equilibrio no es lo mismo que estabilidad. Equilibrio es -justamente- pilotear 
la inestabilidad. Equilibrio es estar a punto de caer, pero sin caer. Si me caigo, 
dejo de estar en equilibrio, pero si renuncio a estar a punto de caer, si me agarro de 
una estructura firme o me quedo acostado en el suelo sin moverme, también dejo 
de estar en equilibrio. El equilibrio es movimiento, y esa es la diferencia funda-
mental con la estabilidad. La estabilidad es quietud, es no cambio. Equilibrio es 
cambio constante, revolución permanente, autopoiesis. Es en el equilibrio donde 
nos transformamos. Por su misma esencia, no hay equilibrio sin transformación. 
Y a la vez, no hay transformación sin equilibrio.

Equilibrio suena a posicionarse en el justo medio, pero no es eso. Es más que 
nada, por un lado, visualizar y aceptar las posiciones intermedias en vez de sólo 
los extremos y, por otro, reconocer y habitar otras dimensiones. Mientras que la 
estabilidad es estática, el equilibrio es dinámico, y requiere explorar y moverse 
en todas las direcciones en respuesta a los cambios percibidos. El equilibrista que 
camina por una soga hace uso de las dimensiones perpendiculares a la cuerda: la 



7

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

gravedad hacia abajo y la extensión hacia los costados. Evita caerse no por des-
plazarse en el justo medio, sino gracias a que se sale de la unidimensionalidad de 
la soga. Y, por supuesto, porque no se queda quieto.

Estar en equilibrio implica moverse en un límite, y también entraña un peli-
gro inminente, por pequeño que sea ese peligro. El secreto para mantener el equi-
librio es no dejarse vencer por el miedo, sino aprender a saborearlo. Aprender a 
disfrutar el caminar por la cuerda floja, entregarse al viento y a la soga, y confiar 
en nosotros mismos. Así como la estabilidad es confianza en el entorno, el equi-
librio es confianza en mí mismo y mi capacidad de adaptación rápida. Confiar, 
porque si bien muchas veces la soga se está deshilachando ante nuestros ojos, sabe-
mos que se está tejiendo otra nueva conformada por nuevos conceptos, ideologías y 
disciplinas. Una de estas es la osteopatía, y es la que me dio el apoyo para navegar 
el huracán contemporáneo, brindándome a la vez la transformación que permite 
el equilibrio y el equilibrio donde puede suceder una transformación.

En el campo epistemológico médico parece existir una polarización similar, con un 
lado –el enfoque científico biomédico duro- definido por teorías científicas, validacio-
nes por experimentos de doble ciego, fiscalización por colegas, medicina basada en la 
evidencia y la optimización utilitarista de recursos, y otro lado –el enfoque espiritua-
lista- determinado por prácticas alternativas, apertura a conocimientos consensuados 
por mecanismos no ordinarios y concepciones de abundancia inagotable.

Sin embargo, entretejido por ahí, algo está cambiando. A mediados del siglo 
XX una serie de pensadores (Ryle, Sartre, Husserl, Merleau-Ponty), al unir otra 
vez los conceptos de cuerpo y mente, cerraron una herida epistemológica que había 
abierto Descartes trescientos años atrás, y en ese tejido cicatricial surgieron disci-
plinas hasta entonces impensables. 

El nuevo paradigma es holístico: la encarnación del cogito cartesiano, la vi-
sión del cuerpo como algo más que la materia física objeto de tratamientos bio-
médicos. El viejo paradigma objetivaba el cuerpo al contemplarlo desde la mente 
analítica, y esa objetividad/objetivación establecía una mirada médica externa, 
fría e inanimada. La osteopatía es una de las disciplinas nuevas que recuperan la 
capacidad de escucha, protegen las instancias de diálogo y terraforman un territo-
rio donde se puede desplegar la empatía. 

Esta transformación no sucede sólo en forma paralela a la medicina, sino que 
también dentro de la filosofía, epistemología y deontología médicas existe una mi-
gración hacia nuevos modelos. Las nuevas teorías del dolor, de las enfermedades 
crónicas, de la alostasis (al menos en la versión original de Peter Sterling), de las 
emociones y del trauma son eminentemente holísticas.

Pero, entre todas esas disciplinas, la osteopatía ocupa una posición privilegia-
da, porque todo su corpus hace equilibrio en la cicatriz de la herida cartesiana, en 
ese lugar en que cuerpo y mente se funden, donde se expresan el tacto por un lado y  



Leandro Howlin

8

 
las emociones por otro. Es en ese territorio carnoso y sanguinolento que se instaura 
como catalizadora de la metamorfosis paradigmática general, y es justo ahí donde 
me encontró y me dio el pie para desarticularme y reconstruirme.

Adentrarse en el universo de la osteopatía, como paciente o como estudiante, 
me recuerda el proceso de las crisálidas: uno entra oruga, con la idea de aprender 
algunas cosas, y termina saliendo mariposa. Pero volverse mariposa no es gratis. 
La metamorfosis es brutal: ni bien entra en el capullo, la oruga se digiere a sí 
misma, dejando un par de estructuras desde las que luego empezará a modelar 
la forma nueva usando el material digerido. Lo que hay no es un proceso lineal 
donde se van agregando entidades y funcionalidades, sino una descomposición 
total en la oscuridad. Antes de ser mariposa, la oruga deja de ser oruga, y una vez 
que sale de su envoltura tiene que asimilar todo de nuevo. Tiene trompa, antenas, 
genitales y alas, todas mejoras muy bienvenidas, pero que implican otra manera 
de pensar el mundo, de hacer las cosas, de sentir y de ser. La oruga, desde que deja 
de ver la luz cuando se le cierra el capullo sobre su cabeza, hasta que sale y expe-
rimenta las sensaciones infinitas que le llegan por las antenas y la desnudez de 
enfrentarse al entorno sin exoesqueleto y el sostén del viento en las alas, debe estar 
bastante confundida, e incluso por momentos aterrada. 

Este libro no habla de mariposas ni de orugas, sino de la profundidad oscura 
que las constituye a ambas. No profundiza en los conocimientos que hay que soltar 
ni en los conceptos que hay que aprender, sino en lo que se experimenta en el proce-
so de autodigerirse y autorregenerarse. Habla de conmociones y preguntas. Habla 
de despolarizar, de regocijarse en la humildad, de conectar. Habla de abandonar 
la estabilidad, de enfrentarse al peligro y la vulnerabilidad para recuperar el 
equilibrio y volver al cuerpo, que es donde somos.

Me consta que la osteopatía no es el único camino para esta transformación. 
Hay gente que la consigue por medio de otras disciplinas o por sí solos, algunos 
luego de sufrir una catástrofe que los obligó a cambiar, otros a fuerza de convic-
ción, introspección o fe. Yo voy a mostrar mi recorrido, que es el que conozco bien, 
con la esperanza de que mi exposición pueda servir a otros viajeros, no importa 
el camino que sigan.

Los estudiantes del Mayo Francés decían que hay otro mundo y está en este. 
La osteopatía me mostró que también hay otro yo, y está en este. El Cuerpo y La 
Escucha intenta ser un retrato del abrazo de ese otro mundo y ese otro yo.



9

INTRODUCCIÓN

Si alguna vez te atendiste con un osteópata, quizás hayas vivido una 
situación como esta. El tipo apoya apenas las manos en tu cuerpo, cierra los 
ojos, baja la cabeza y se queda un rato en silencio. Te da la sensación de que, 
donde tiene las manos, pasa algo. No te queda claro si es un movimiento 
sutil, una energía o una simple sensación. Después de un rato, abre los ojos 
y te pregunta si te es habitual tener infecciones urinarias, y además si viviste 
algún evento emocional intenso hace cinco o seis años. Y sí, claro que sí. 
¿Cómo sabe? ¿Está escrito en el cuerpo todo eso? ¿Te toca así nomás y se 
da cuenta de las cosas que te pasaron? ¿Qué es? ¿Mago?

No, no es mago. Pero tampoco te toca así nomás. Es un toque estudiado 
y practicado. Al poner las manos en el cuerpo, un osteópata puede percibir 
movimientos, tensiones y procesos internos, así como sus causas inmediatas 
y remotas, sean traumatismos, patologías o resabios de eventos emocionales. 
Y eso que percibe le permite entender las tácticas y estrategias fisiológicas 
habituales de tu cuerpo. Y, además, vislumbrar el encadenamiento de meca-
nismos homeostáticos en acto y en potencia y en qué lugares se encuentran 
dificultados. Y con todo eso, más lo que le contestes a lo que te preguntó, 
puede definir dónde habría que establecer nuevos puntos de equilibrio ana-
tómicos, membranosos y fluídicos para que el cuerpo pueda recuperar su 
estado de salud. 

Es que con años de práctica logró tres cosas: una sensibilidad aumen-
tada, una manera particular de mirar el cuerpo, y saber tan en profundidad 
cómo funciona, que el proceso de razonamiento clínico le sale de manera 
automática. Ese razonamiento consiste en pensar la anatomía y la fisiología 
de manera etiológica y teleológica. Etiológica es por qué al cuerpo le pasa lo 
que le pasa, y teleológica es para qué le pasa eso. Sabe eso tan al dedillo, que 
puede relacionar lo sentido con lo sabido. Eso es la escucha. 

Este libro habla de esa escucha. Qué es, los aspectos fisiológicos y fe-
nomenológicos que incluye, para qué sirve, qué factores la facilitan, cómo 
se aprende. Como muchas obras literarias, este libro tiene unos objetivos 
operativos manifiestos y otros estratégicos más disimulados. 



Leandro Howlin

10

Los manifiestos son:
— Explicar qué es la escucha y cuáles son los fenómenos que la definen 

y que la promueven.
— Explicar qué es la osteopatía, tanto para novatos como para practi-

cantes experimentados, porque siempre viene bien conocer la definición de 
otro para afinar la propia.

— Mostrar por qué la escucha es la característica distintiva de la osteopatía.
— Mostrar por qué la escucha sitúa a la osteopatía en una posición pri-

vilegiada en el campo paradigmático actual de la salud.
— Desmitificar la escucha, y reencauzarla para que no invada la base 

fundante de la osteopatía, que es el razonamiento clínico propuesto por 
Andrew Taylor Still.

— Brindar consejos para su aprendizaje y ejecución.
Creo que la osteopatía perdió algo de eficiencia y algo de poder. Esto se 

debe, en parte, a cuestiones políticas (las adecuaciones que necesitó hacer 
la American Osteopathic Association para adecuarse al informe Flexner), 
pero también a una cuestión epistemológica: la inclusión de la escucha.

La escucha nació después que la osteopatía y todavía no pudo integrarse 
del todo. La escucha es tan poderosa que muchas veces tiende a ocupar 
lugares que no le corresponden. La mistificación de la escucha nos hace 
olvidar lo básico de la osteopatía, que son los lineamientos propuestos por 
Still. Así que tenemos que replantearnos la escucha para poder pensar como 
Still. Y la osteopatía necesita volver a pensar como Still.

Este libro habla de escucha y de osteopatía. Pero el subtítulo “Zen en el 
arte de la osteopatía” busca —no muy humildemente, la verdad— alinearlo 
a una serie difusa de obras literarias. Me refiero a Zen en el Arte del Tiro 
Con Arco, de Eugen Herrigel, Zen y El Arte del Mantenimiento de la Moto-
cicleta, de Robert M. Pirsig y Zen en El Arte de Escribir, de Ray Bradbury. 
Estos tres libros hablan de arquería, de motocicletas y de escritura, pero solo 
como excusas para transmitir ideas más ambiciosas. De la misma manera, 
yo intento hablar sobre la osteopatía como armazón para alcanzar otros 
objetivos, que son:

— Discutir y adoptar ideas innovadoras sobre percepción, cognición, 
aprendizaje y experiencia.

— Esbozar una nueva concepción de las prácticas de salud, que es no-
vedosa en varios aspectos. Por un lado, en el campo de aplicación, don-
de tenemos que considerar cuerpo, mente y emociones como una unidad 
somatopsíquica. Por otro lado, en sus criterios, que deberían analizar el 
funcionamiento de cada paciente, en vez de basarse en datos estadísticos. 



11

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Además, en sus objetivos, donde la meta de una terapia no sea reparar pro-
blemas o restaurar un estado previo, sino acompañar un proceso de trans-
formación. Y, por último, en los métodos de tratamiento, que deben po-
tenciar los mecanismos de curación intrínsecos del organismo en vez de 
introducir elementos o procesos externos como la medicación o la cirugía. 
Estas dimensiones son las que llamaré los enfoques holístico, idiográfico, 
cibernético, etiopático, y autopoiético de la praxis de salud.

— Enumerar algunas aptitudes imprescindibles para una vida plena que 
se encuentran en decadencia debido a la coyuntura epistémica actual. En par-
ticular, promover el equilibrio analógico en medio de la polarización digital.

— Mostrar cómo la escucha recupera esas aptitudes.
— Mostrar cómo, gracias a esas nuevas aptitudes y concepciones, uno 

puede emprender un viaje de reconstrucción personal.

¿Qué es la osteopatía?

Definir la osteopatía no es fácil, sobre todo porque la definición oficial 
fue cambiando en el tiempo. Pero, además, porque esta definición oficial 
no es exactamente la que se practica. La definición oficial se fue haciendo 
más biomédica, pero la noción original, que es más holística, muchas veces 
se sigue practicando de facto. Yo no diría que a escondidas, pero sí un tanto 
apartada de los programas de enseñanza y de lo que se transmite en las 
comunicaciones oficiales. 

Esta situación hace que tanto a la gente común como a los mismos os-
teópatas les sea difícil explicar qué es la osteopatía. Cuando le preguntan a 
cualquier osteópata, puede llegar a decir cualquier cosa. En principio, segu-
ro que titubea. Y también adapta la respuesta a quien se lo pregunte. Y no 
hay dos osteópatas que contesten lo mismo. Por otra parte, la gente común 
se imagina las ideas más estrambóticas. Yo oí que los osteópatas son magos, 
que es una especie de Reiki, que solo sirve para problemas de columna ver-
tebral, que es hacer crujir los huesos, que es imponer las manos y canalizar 
energías, o que es tocar los ‘puntos esenciales’, sea lo que sean esos puntos. 
Y ya empezamos mal, porque todos tratan de definirla de acuerdo con las 
técnicas, y la osteopatía no es ni una técnica ni un conjunto de técnicas, 
sino una forma de pensar. Es un modo distinto de considerar al cuerpo y 
entender qué es la salud.

Así que empecemos por el principio: ¿qué es la osteopatía?



Leandro Howlin

12

Quiero empezar con la definición para evitar lo que me pasa con mi tía 
Fefe, que cada vez que le empiezo a hablar de osteopatía me interrumpe 
para preguntarme qué es. Empecemos con una Definición Tentativa. Sé 
que muchos que la lean dirán “está bien, pero…” y luego sugerirán quitar 
algunos conceptos, agregar otros, y cambiar varias de las palabras. Esa es 
la actitud ideal. Parte de convertirse en osteópata es crearse una definición 
propia de osteopatía y, sobre todo, mantenerla viva. A mí, en particular, esta 
Definición Tentativa no me gusta ni un poco, pero es una primera aproxi-
mación. Después la vamos a transformar. Acá va:

La osteopatía es un arte y una ciencia de la salud que utiliza técnicas manua-
les para el diagnóstico y tratamiento de los problemas mecánicos del organismo y 
su influencia en la salud general.

Esta definición es correctísima. De hecho, la construí como una amalga-
ma entre las definiciones propuestas por dos de las instituciones osteopáti-
cas de más renombre, una estadounidense y una inglesa. Lo que me descon-
cierta es que deja de lado todas las cosas que esperaría encontrar, aquellas 
que me parecen el alma misma de la osteopatía: debería hablar de una visión 
distinta de la salud y la enfermedad, aludir a una postura particular en la 
relación con el paciente y, sobre todo, a una forma característica de sentir. 
No hay nada en esta definición que insinúe ese fenómeno aparentemente 
mágico que narramos en la primera escena. Ninguno de los principios de la 
osteopatía parece estar representado en esa definición, y en realidad son esos 
principios los que la definen. Según esa Definición Tentativa, un osteópata 
parece ser una especie de técnico.

Examinémosla un poco.
Por ejemplo, quiero que veamos un poco eso de que “es un arte y una 

ciencia”. La palabra “arte” nos hace pensar en individuos creativos con un 
delantal manchado de pintura, mientras que la palabra “ciencia” invoca imá-
genes de personas en batas blancas realizando experimentos en un labora-
torio. Más allá de los estereotipos, en el uso original, “arte” en realidad se 
refiere a un tipo de saber sobre cómo hacer algo, mientras que “ciencia” alude 
a un tipo de saber sobre algo. 

Estos conceptos se basan en los dos tipos básicos de memoria: la proce-
dimental y la declarativa.

La memoria procedimental es lo que habitualmente se llama una “ha-
bilidad”. Es el conocimiento sobre cómo hacer determinadas cosas, y los 
ejemplos más conocidos son los de actividades físicas como andar en bici-
cleta o nadar. Los conocimientos que se almacenan en la memoria procedi-
mental se adquieren por medio de la experiencia, y en general con práctica. 
Además, son difíciles de expresar verbalmente. Para aprender a andar en 



13

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

bicicleta tengo que subirme a una bicicleta e intentarlo. Leer un libro me 
sirve de muy poco.

La memoria declarativa es lo que nos viene a la mente cuando se habla 
de “conocimiento”: un repositorio de hechos y datos. La memoria declara-
tiva es simbólica, y la información se almacena en forma de proposiciones a 
las que se les puede adjudicar un valor de verdadero o falso, al contrario de 
la memoria procedimental, donde lo que se almacena son procedimientos, 
y las atribuciones de verdad o falsedad no tienen sentido. El conocimiento 
declarativo puede ser verbalizado, y se aprende por explicaciones, ya sea en 
clases o desde libros. Si quiero aprender los nombres de los reyes visigodos, 
tengo que ir a una clase de historia o leerme algún libro. No tengo manera 
de experimentarlos.

Glosario: memoria procedimental y declarativa

Memoria declarativa:
_ Es simbólica.
_ Se puede expresar verbalmente
_ Se aprende por explicaciones.
_ Almacenada en forma de proposiciones.
_ Se les puede asignar un valor de verdadero/falso. 
Ejemplos: los países y sus capitales, los cumpleaños de tus 
familiares, la tabla del cinco.

Memoria procedimental:
_ Es asimbólica.
_ Es difícil de expresar verbalmente.
_ Se aprende por experiencia.
_ No responden a las categorías de verdadero/falso. 
Ejemplos: andar en bicicleta, nadar, tocar el piano.

Hay acciones que se pueden almacenar en ambas, pero en general, la 
memoria declarativa es la primera, y después, con práctica, se va volviendo 
procedimental. Por ejemplo, al aprender a tocar el piano, se comienza con 
conocimiento declarativo, que son las notas, las escalas, las armonías, qué 
tecla es qué nota, y las instrucciones del maestro sobre qué dedos mover y 
cuándo. Durante esa etapa inicial de aprendizaje, las piezas musicales sa-
len lentas, inestables, propensas a errores y, en general, no son demasiado 
agradables. Cuando ese conocimiento declarativo se transforma en proce-
dimental, significa que no hay necesidad de pensar a qué músculos enviar 
comandos motores. La destreza consiste principalmente en conocimiento 
procedimental. En un pianista avanzado, la ejecución es más rápida, más 



Leandro Howlin

14

precisa y, gracias a eso, incluso puede jugar con ritmos y acentos para hacerla 
más placentera.

La clasificación de una disciplina como ciencia o arte se basa en el tipo 
de conocimiento del que se ocupa. Aquellas que tratan principalmente con 
conocimiento declarativo, como química, física, matemáticas o historia, se 
consideran “ciencias”. Por el contrario, las disciplinas que giran en torno al 
conocimiento procedimental y requieren habilidades desarrolladas a través 
de la práctica, se califican como “arte”. Los ejemplos incluyen tocar un ins-
trumento musical, andar en bicicleta o hablar un idioma. Si polarizamos 
esta noción, tenemos la idea de que el científico es aquel que sabe cosas, y el 
artista es aquel que hace cosas. Para polarizar, tenemos que olvidarnos que el 
artista también sabe y que el científico también hace. Esa polarización es la 
que nos lleva al estereotipo de delantales de colores y batas blancas.

Pero para polarizar tuvimos también que hacer otra cosa: excluir to-
das las disciplinas que caen en posiciones intermedias. Hay muchas disci-
plinas híbridas que requieren aprendizajes de los dos tipos. En medicina, 
por ejemplo, el cirujano debe aprender tanto conocimientos declarativos 
de anatomía y fisiología como los conocimientos procedimentales del corte 
con escalpelo, reconocimiento de estructuras anatómicas y manejo del per-
sonal del quirófano. Jugar al ajedrez parece una actividad declarativa porque 
tiene reglas de juego y estrategia, pero a la vez el rendimiento mejora con la 
práctica, lo que sugiere conocimientos procedimentales.

A esa dicotomía es a la que se refiere la Definición Tentativa que presen-
tamos. Cuando dice que “la osteopatía es un arte y una ciencia” intenta decir 
que la osteopatía es una de estas disciplinas híbridas, y requiere tanto un 
conocimiento teórico como una destreza manual. Sin embargo, queda claro 
que eso no alcanza para definirla. Es que esa dicotomía entre arte y ciencia 
es una trampa: representa un binarismo artificial que intenta abarcar todo, 
pero al hacerlo deja de lado otros puntos de vista. La oposición ciencia/
arte cae en el dualismo cartesiano, porque asume que la ciencia es algo que 
se hace con la mente y el arte es algo que se hace con el cuerpo. Enunciar 
a los dos juntos (“es una ciencia y un arte”), quizás queriendo escapar del 
dualismo, termina reforzándolo, porque limita otras opciones no binarias1. 
Según esa gnoseología binarista, todo saber es saber entender o saber hacer, 
pero puedo pensar en muchos otros tipos de saberes2. 

1	  De la misma manera que, en una peluquería de mi barrio, el cartel «aceptamos hombres y mujeres” 
esconde, en su proclamada apertura, una concepción binarista de elecciones individuales de género.

2	  La dicotomía entre saber hacer y saber entender se la debemos a Gilbert Ryle, que la introdujo 
en su libro The Concept of the Mind (1949). Tanto que lo veneramos por haber desarticulado, 
en ese mismo libro, el dualismo cartesiano, y tuvo que introducir este otro. Aclaremos que la 
dicotomía original de Ryle no es cartesiana en sí misma, pero sí es cartesiana la adaptación que 



15

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

En particular, en este momento me interesa agregar dos tipos de conoci-
miento, porque definen y distinguen a la osteopatía: saber sentir y saber ser. 
La osteopatía no es solo un arte y una ciencia. No implica solo conocimien-
tos específicos y habilidades propias, sino también la adquisición de formas 
particulares de ser y de sentir.

Cuatro saberes

Por tanto, quien quiera ser osteópata debe aprender cuatro cosas:

Saber sentir
La herramienta fundamental del osteópata para el diagnóstico y la su-

pervisión del tratamiento es lo que llamamos la escucha, que es mucho más 
que una simple habilidad palpatoria. Escucha es el fenómeno representado 
en aquella primera escena de esta Introducción: lo que hacen los osteópa-
tas cuando, con solo tocarte, se dan cuenta de cómo estás, o de algo que te 
sucedió, quizás hace años. Explicar eso nos va a llevar muchas páginas, pero 
por ahora digamos que el osteópata debe saber sentir, y hay acá un proceso 
de aprendizaje que se desarrolla en todos los sentidos de la palabra sentir. 

Este saber sentir significa que el osteópata, mediante la práctica orienta-
da y el contacto repetido y profundo con sus pacientes, desarrolla a lo largo 
de los años una sensopercepción aumentada en sus manos que le permite 
determinar, gracias al tacto, regularidades y variaciones en las estructuras y 
los movimientos del cuerpo en distintas profundidades y grados de sutileza. 

Además, abrir esos nuevos canales de conexión ocasiona una transfor-
mación que no es solo cuantitativa, sino también cualitativa. Se desenca-
dena algo que llamo fusión somática. Soy un cuerpo que escucha, y soy la 
escucha del cuerpo. La naturaleza de la sensación cambia. El osteópata no 
solo percibe más, sino que siente distinto. Esto genera un estado de concien-
cia no ordinario, y esta sensibilidad distintiva requiere aprender los otros 
tres saberes: saber entender, saber hacer y saber ser.

Saber entender
Los conocimientos declarativos de la osteopatía incluyen en principio 

las mismas enseñanzas base de la medicina: anatomía, fisiología, histología, 

se hizo de ella, sobre todo en esta oposición ciencia/arte, que es posterior. El dualismo cartesiano 
estaba tan arraigado que tomó esta nueva dicotomía y la asimiló.



Leandro Howlin

16

embriología, biomecánica, patología, semiología, psicología, farmacología. 
Saber todo lo posible acerca del organismo. Hay cierta diferencia de foco, y 
las carreras osteopáticas suelen tener más horas de anatomía o biomecánica 
que las médicas, pero menos horas de farmacología y de medicina interna, 
pero la base de los contenidos y buena parte de la bibliografía son idénticos. 

Por otra parte, el conocimiento teórico osteopático se extiende más allá 
de las enseñanzas médicas convencionales, incorporando teorías, conceptos, 
modelos y prácticas nacidos de la propia investigación dentro de la osteo-
patía. Algunos de estos, como la Reeducación Postural Global (RPG), las 
ideas biomecánicas de Kapandji, el trabajo fascial de Paoletti o la explora-
ción de cadenas musculares de Busquet, han sido integrados en la práctica 
médica convencional.

Sin embargo, hay algo más. Es evidente que la concepción del cuerpo es 
única, incorporando aspectos más allá de la simple anatomía. Para explorar 
esta perspectiva integral, es necesaria una visión distinta que conforma una 
nueva forma de saber acerca del cuerpo y su funcionamiento.

Saber hacer
Los osteópatas, al igual que los médicos clínicos, deben adquirir com-

petencia en prácticas procedimentales. Deben instruirse sobre cómo reco-
nocer elementos significativos para el diagnóstico, definir un tratamiento, 
aplicar diversas técnicas terapéuticas y verificar los resultados. Todas estas 
son destrezas que mejoran con la práctica.

Existe una consideración especial para eso que se extiende en el territo-
rio donde cuerpo y mente se confunden: las emociones. El osteópata tiene 
una posición privilegiada, porque su herramienta principal es el tacto, que 
se desarrolla en ese mismo distrito limítrofe entre cuerpo y mente. Esto, 
sumado a los fenómenos de fusión somática y afinación somática, hace que 
el tratamiento osteopático de cadenas etiológicas con componentes emo-
cionales sea particularmente efectivo.

Saber ser
Saber ser incluye lo que se conoce como filosofía de la osteopatía, y 

comprende un conjunto de principios formalizados que deberían guiar las 
decisiones cotidianas del osteópata. La osteopatía no es ni una praxis ni 
un corpus de conocimientos, sino una filosofía. Como dice Hugo Chiera: 
“Lo importante de la osteopatía no son las técnicas, sino la filosofía. Si lo 
importante fueran las técnicas, Still hubiera escrito cuatro libros de técnicas 
y no cuatro libros de filosofía”.



17

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Los principios filosóficos se repiten una y otra vez a lo largo de la ca-
rrera y en todos los libros, y son parte de lo que distingue a la osteopatía 
de la medicina convencional. Curiosamente, varios de los preceptos fueron 
propuestos por padres de la medicina como Galeno o Hipócrates, y todavía 
hoy esos preceptos se enseñan en casi todas las universidades médicas, pero 
en la práctica cotidiana y la organización de las instituciones de salud, los 
criterios de eficiencia y de utilitarismo del mundo contemporáneo llevan a 
que se olviden rápidamente. Estos principios son los que fundan la visión 
holística, y de esto hablaremos en profundidad.

Pero además de aprender y asimilar los principios, el osteópata adquiere 
una manera particular de relacionarse con el otro y consigo mismo, que se 
desarrolla junto con el sentir. Por un lado, el osteópata se enriquece con un 
conocimiento consciente de sus propioceptores, de cómo está su cuerpo, y 
entonces se articula más profundamente consigo mismo. Por otro, la escu-
cha y la proyección hacen que de cierta forma el terapeuta sienta al cuerpo 
del paciente como una extensión del suyo. Estas dos características -auto-
conocimiento consciente y fusión sensorial de los cuerpos- hacen que la 
relación con otras personas se plasme de un modo especial.

Este modelo nuevo de vínculo, esta perspectiva sensorial que se extiende 
por los dos cuerpos e infiltra cada recoveco, hace que el osteópata compren-
da la conexión íntima que hay entre distintas estructuras y procesos, y esta 
comprensión fundamenta, apuntala y enriquece la visión holística de la rela-
ción terapeuta/paciente, de la salud, y de las relaciones humanas en general.

Esta visión holística y este cambio de paradigma en la relación con el 
otro afectan de manera tan profunda al estudiante de osteopatía al socavar 
tantos mandatos arquetípicos modernos, que me atrevo a decir que quien 
quiera ser osteópata tiene que aprender a ser de un modo nuevo.

Cuatro misiones del osteópata

Por lo tanto, quien quiera ser osteópata tiene cuatro misiones: desarrollar 
tanto una sensopercepción como una capacidad de conexión aumentadas, 
estudiar conocimientos detallados de base sobre la estructura y el funcio-
namiento del cuerpo humano, adquirir habilidades para el diagnóstico, el 
tratamiento y la clínica cotidiana, y adoptar una nueva forma de pensar y 
de ser. Hace falta una investigación detallada que explore cada una de estas 
cuatro dimensiones. Este texto es parte de esa investigación mayor, y en ese 
rol se zambulle en el primero de esos cuatro caminos.

Cada una de esas cuatro dimensiones de investigación debería digerir y 



Leandro Howlin

18

regenerar una parte de la Definición Tentativa de osteopatía, de la misma 
manera que hicimos con lo de “ciencia y arte”. Repito acá brevemente esa 
Definición Tentativa que no me llegó a convencer:

La osteopatía es un arte y una ciencia de la salud que utiliza técnicas manuales 
para el diagnóstico y tratamiento de los problemas mecánicos del organismo y su 
influencia en la salud general. 

En la primera dimensión (la explorada parcialmente en El Cuerpo y La 
Escucha), que toma el camino de saber sentir, vamos a hablar de la escucha, 
que ni siquiera figura en la Definición Tentativa. Cualquier definición de 
osteopatía que no nombre la escucha, o que no sugiera siquiera esa sensibi-
lidad aumentada, peca no solo de incompleta, sino de errada; no está defi-
niendo la osteopatía, sino otra cosa. Vamos a tener que agregar la escucha.

En una segunda dimensión (apenas insinuada en este libro), al examinar 
los senderos de saber ser, es necesario ver que hablar de “problemas” (allí 
donde la Definición Tentativa dice “diagnóstico y tratamiento de los problemas 
mecánicos del organismo”) representa un paradigma de salud que hace falta 
deconstruir. Y también eso de “su influencia en la salud general”, no porque 
no estemos de acuerdo, al contrario, sino porque no tiene la ponderación 
apropiada.  Tal como figura en esa Definición Tentativa, parece un agrega-
do que el definidor decidió incluir a último momento con la intención de 
darle, por fin, un toque holístico, pero convengamos que es un intento tosco. 
La osteopatía es holística antes que nada, y toda la definición debería estar 
integrada dentro de una concepción holística de la salud, y no alcanza con 
una definición que ofrezca un guiño en el coletazo final.

En la tercera dimensión, que recorrería los conocimientos de base, nece-
sitaríamos ampliar eso de “problemas mecánicos del organismo”. En principio, 
podríamos aceptar el concepto de que los osteópatas tratan cuestiones me-
cánicas por el simple hecho de que se guían por las restricciones de movi-
miento, pero hay que tener en cuenta que las causas de las disfunciones se 
extienden mucho más allá del ámbito puramente mecánico. En este sentido, 
“organismo” es una palabra engañosa; parece abarcar más que “cuerpo”, pero 
en realidad, gracias a su referente mecanicista, logra deshacerse de manera 
velada de esa entidad incómoda que son las emociones. Las emociones se 
expresan en el cuerpo, pero no en el organismo. Por eso preferimos quedar-
nos con “cuerpo”, que incluye no solo lo que ocupa lugar y que se toca, sino 
también las emociones y otras entidades que se despliegan en la frontera 
entre lo material y lo inmaterial. Para nosotros, el cuerpo es la carne, la 
mente y el alma. Todo lo que nos define está en el cuerpo, y es necesario 
estudiarlo desde los expertos habituales (el Netter es nuestra biblia), pero 
adoptando un ángulo particular que yo llamo Anatomía Somática.



19

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

En la cuarta dimensión, que enumera las cosas que hay que saber hacer, 
es necesario ver que cuando la Definición Tentativa asegura que la osteopa-
tía usa “técnicas manuales” es tan escueta como cuando mi tía Fefe dice que 
el tío Patán, su hermano, arregla todo con un clavo y un martillo, cuando 
en realidad es carpintero y tiene la caja de herramientas mejor provista que 
vi en mi vida. Quizás sea aceptable hablar de técnicas manuales para dife-
renciarse de la medicina convencional y despertar de inmediato la idea de 
que esta terapia no centra el tratamiento ni en la medicación química ni en 
la cirugía, o incluso para advertir a los pacientes nuevos que se requerirá 
cierto contacto corporal. Pero, si bien es verdad que el osteópata usa técni-
cas manuales (tests ortopédicos, tests funcionales, thrusts, técnicas de ener-
gía muscular), algunos procedimientos fundamentales para el diagnóstico, 
como la escucha, y algunos métodos centrales para el tratamiento, como la 
inducción, requieren, para definirlos, un esfuerzo mucho más vasto que el 
de llamarlos simplemente “técnicas manuales”.

 
 Es más que 

arte y ciencia

Paradigma a 
deconstruir

No es sólo 
mecánica

Es un término 
mecanicisita

¿y la escucha?

La osteopatía es 
holística antes que nada

Las técnicas son algo más 
que “manuales” 

La osteopatía es un arte y una ciencia de la salud que utiliza técnicas manuales para el diagnóstico

y tratamiento de los problemas mecánicos del organismo y su influencia en la salud general. 

s ds d a técnicas manuales psessa té

problemasas pro mecánicos ds ss os dmme l ooo y s ls l

 
 
 
 

La Definición Tentativa que incluí allá al principio es representativa de 
la ambigüedad producida por el intento de viraje hacia un modelo biomé-
dico. Quiero creer que los que la diseñaron -que son varios osteópatas de 
renombre y no lo hicieron a las apuradas- saben perfectamente que esa 
definición quedó muy lejos de lo que somos como osteópatas. Saben muy 
bien que no solo tratamos problemas mecánicos. Saben que decir que usa-
mos técnicas manuales es ver solo un fragmento de lo que hacemos. Saben 
que la visión holística de la salud consiste en gran medida en desmontar ese 
concepto de “problemas”. Y, por supuesto, saben que la escucha es el rasgo 
distintivo de la osteopatía, y así y todo decidieron no incluirla.

Creo que lo que quisieron hacer es despojar a la osteopatía de cualquier 
pensamiento místico, por temor a ser acusados de seudocientíficos o supers-
ticiosos, y en realidad terminaron cayendo en la trampa cartesiana y adop-
tando una concepción de salud que no es holística, con lo cual terminaron 



Leandro Howlin

20

elaborando una definición tan absurda como el que dijo que el fútbol son 
veintidós tipos corriendo atrás de una pelota.

Comparémosla con este extracto de Still (1908): “La osteopatía es aque-
lla ciencia que consiste en un conocimiento tan exacto, exhaustivo y com-
probable de la estructura y función del mecanismo humano, anatómico, 
fisiológico y psicológico, incluyendo la química y física de sus elementos 
conocidos, que ha hecho descubrir ciertas leyes orgánicas y recursos curati-
vos, dentro del propio cuerpo, por el cual la naturaleza, bajo el tratamiento 
científico propio de la práctica osteopática, lejos de todos los métodos ordi-
narios de estimulación extraña artificial o medicinal, y en armonía con sus 
propios principios mecánicos, actividades moleculares y procesos metabó-
licos, puede recuperarse de los desplazamientos, desorganizaciones, desa-
rreglos y la consiguiente enfermedad, y recuperar su equilibrio normal de 
forma y función en salud y fuerza”.

En ese párrafo, Still no está intentando establecer una definición pre-
cisa, sino que viene hablando de otra cosa, así que no sabemos si intenta-
ba incluir todos los aspectos importantes o resaltar solo algunos de ellos. 
Quien sí intenta hacer una definición exacta es Guy Hulett, en el manual 
que se utilizaba para la enseñanza en el Instituto en la época en que Still 
era director. Allí, dice: “La osteopatía es un sistema de terapéuticas que, 
reconociendo que el mantenimiento y la restauración normal de la función 
son similarmente dependientes de una fuerza inherente al protoplasma, y ​
que ​esa función pervertida más allá de los límites del autoajuste depende 
de una condición de estructura pervertida más allá de esos límites, intenta 
el restablecimiento de la función normal mediante medidas manipulativas 
diseñadas para prestar al organismo aquella ayuda que le permita superar o 
adaptarse a la estructura perturbada”. 

Estas dos referencias históricas, si logramos obviar la prosa suntuosa 
y nociones anacrónicas, y ver más allá de algunas referencias extemporá-
neas y un estilo poco riguroso, están más cerca de la idea que queremos 
transmitir.

Ojo. Tampoco queremos demonizar a los que concibieron definiciones 
cercanas a esa Definición Tentativa. Tenían que ir por ese lado. Estaban 
presionados por los seguros médicos y bregaban por adaptarse para ser 
aceptados. Así y todo, tuvieron la nobleza de mantener la osteopatía como 
una filosofía separada, con sus propios principios. Es verdad que, para ser 
aceptados, necesitaron negociar y modificar algunos principios, pero tam-
bién es cierto que si hubieran claudicado del todo habrían directamente 
renegado de la filosofía y hubieran aceptado convertirse en una especialidad 
médica. No lo hicieron, y eso hay que reconocérselo. Si hoy podemos sugerir 
retornar a los principios originales fue porque sus concesiones permitieron 



21

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

que la osteopatía sobreviva en un momento en que el modelo biomédico 
era fuerte y destruía o absorbía todo lo que se le oponía. Hoy, que el mons-
truo pierde fuerza, podemos volver a asomar la cabeza e insistir en lo que 
afirmábamos antaño: un modelo distinto de salud es posible y necesario. 
Hay que empezar a ver el cuerpo como una unidad. Hay que empezar a 
respetar las disposiciones del proceso de autocuración. Hay que prestar más 
atención al paciente que a la enfermedad. Hay que buscar las causas de 
cualquier aflicción, y no limitarse a clasificarla. Hay que identificar las vías 
internas de intercambio de energía e información mecánicas, nerviosas o 
fluídicas. Hay que restringir el uso de drogas, que muchas veces se oponen a 
los procesos del cuerpo, y señalar que existen otros medios de curación que 
no son químicos.

La definición de osteopatía va más por el lado de cultivar la escucha, 
conectarse con el otro desde lo profundo, enamorarse del cuerpo como un 
todo y ayudar a otros a estar bien. Una definición que incluya todos esos 
conceptos no puede ser concisa, porque debe zarandear muchos paradigmas 
arraigados. Como dice Caroline Stone (2000):

“Ha habido muchos intentos de producir una definición de osteopatía que 
abarque todos los elementos en una proposición completa y fácil de entender. Esto 
ha proporcionado muchas variaciones sobre un tema, ninguna de las cuales es 
completamente satisfactoria para todas las partes interesadas (y muchas no son 
demasiado comprensibles si no se las explica). La osteopatía parece un tanto es-
quiva para las frases cortas y ágiles. De manera que una definición estricta no es 
el punto de partida más útil a la hora de presentar la osteopatía a posibles estu-
diantes o a cualquier persona interesada en el trabajo de los osteópatas”.

(Stone, The Science and Art of Osteopathy)

Caroline Stone dice también que, en cierto modo, hay tantas osteopa-
tías como osteópatas. Por su misma esencia, debe haber tantas osteopatías 
como pacientes. De manera que la cantidad de definiciones posibles son el 
producto de la cantidad de osteópatas por la cantidad de pacientes. Muchas. 
Así y todo, algo tiene que haber de común en todas ellas.

Tengo la intención de edificar, a lo largo de toda esta exploración mul-
tidimensional, mi definición actual de osteopatía. Nos va a llevar muchas 
páginas, y probablemente vaya cambiando a medida que transcurran los 
párrafos y los capítulos, pero es necesario entender qué es la osteopatía para 
percibir por qué puede llegar a ser un bastión en este cambio paradigmático 
contemporáneo y por qué produce una transformación tan radical en los 
que se acercan a ella.



Leandro Howlin

22

Empecemos con las primeras modificaciones a la definición. Por ahora 
sabemos que la osteopatía no busca erradicar enfermedades, sino alcanzar 
un grado óptimo de salud, entendida como un funcionamiento de bienestar. 
Entendemos también que se basa en un modelo holístico de la salud y del 
ser humano. Además, se ocupa tanto de diagnóstico como de tratamiento. 
Con esos pocos datos, podemos esbozar un esqueleto para una definición:

La osteopatía es una medicina que busca orientar a la persona hacia el 
funcionamiento de máximo bienestar posible a partir de modelos holísticos de 
diagnóstico y tratamiento.

No estamos contentos, por supuesto. Es muy vaga, es incompleta, y no 
representa la esencia de la osteopatía, pero es recién un primer paso. Re-
formulamos la Definición Tentativa que teníamos para que no sea tan ob-
secuente y ahora tenemos una Definición Un Poco Menos Conciliadora 
Aunque Todavía Tentativa. Ahora vamos a tener que completarla. Todavía 
quedan muchos aspectos que necesitamos incluir o especificar.

En principio, nos falta la escucha, que ya dijimos que era fundamental, 
pero no podemos incluirla hasta no explicarla. La escucha es tan poderosa, 
inclina tanto el eje paradigmático del saber, que es necesario analizarla en 
todos sus detalles, fenómenos y vicisitudes. 

El Cuerpo y La Escucha es una invitación en esa dirección.







I 

CONCEPTOS PRELIMINARES: 
SENSACIONES





27

1. La escucha

Comparto mi percepción, no la verdad. La verdad está en tu experiencia.
Bonnie Bainbridge Cohen

De qué hablamos cuando hablamos de escucha

La escucha de la que vamos a hablar no es con los oídos. En principio, 
es una forma especializada del sentido del tacto. Sin embargo, vamos a ver 
que incluye algunos otros fenómenos más allá del tacto e incluso más allá 
de la sensopercepción. La escucha involucra tanto los exteroceptores de las 
manos como los propioceptores distribuidos por todo el cuerpo. A diferen-
cia de la recepción pasiva usualmente asociada con la escucha auditiva, la 
escucha osteopática es un proceso activo y recíproco, un diálogo donde la 
atención se dirige toda hacia el otro. Recibo, pero también doy. Lo que doy 
en la escucha es presencia, atención, confirmación y humildad.

En esencia, la escucha osteopática implica colocar las manos sobre el 
cuerpo de una persona para percibir movimientos y tensiones internos, con 
el objetivo de identificar anomalías que guíen hacia un diagnóstico. Hasta 
ahí, sin profundizar demasiado, creo que todo osteópata estaría de acuerdo. 
Pero esa simple frase no alcanza para definir la escucha, y si intentamos 
ahondar un poco más, el consenso se nos disipa. Distintos autores, docentes 
y terapeutas proponen las definiciones más variadas, e incluyen caracterís-
ticas diversas. 

Hay quienes no incluyen en la escucha el reconocimiento de bordes y 
formas, y de esta manera la diferencian de la palpación. Hay quienes hablan 
de escucha sólo cuando el objeto de la percepción son los movimientos in-
herentes de las estructuras anatómicas, dejando afuera los movimientos de 
origen extrínseco como la movilidad articular o los inducidos en los órganos 
debido a la respiración torácica. Hay quienes ni siquiera incluyen algunos 
movimientos inherentes como los peristálticos o las corrientes sanguíneas, 
dejando en el ámbito de la escucha sólo los movimientos de origen embrio-
nario o el movimiento respiratorio primario.



Leandro Howlin

28

Por mi parte, sin intenciones de polemizar, voy a hacer uso de una defi-
nición muy amplia, incluyendo en la escucha no sólo la palpación de formas 
y bordes, sino también muchos fenómenos que no son directamente sen-
soperceptivos. También voy a ampliar el campo de aplicación, de manera 
que la escucha no sería un acto voluntario orientado a cierto tipo específico 
de evaluación, sino que tomo a la escucha como un fenómeno más vasto, 
que inunda todos los procedimientos diagnósticos e incluso muchos de los 
tratamientos.

Algunos ejemplos

Vamos a un par de ejemplos concretos. Uno: Pongo mis manos rodeando 
el cráneo de mi paciente, y percibo la fluctuación del líquido cefalorraquí-
deo. Otro: pongo mi mano sobre la piel del abdomen del paciente y percibo 
la motilidad embrionaria del hígado, con una dirección y un ritmo particu-
lares. Creo que todo osteópata estará de acuerdo en que esos son ejemplos 
de escucha. Sin embargo, a medida que exploramos casos menos consen-
suales, las discrepancias en la interpretación se vuelven más evidentes.

Veamos cómo la escucha participa en una técnica de tratamiento. Su-
pongamos que determino que la cabeza del peroné está en una posición 
posterior respecto de la óptima, y decido corregirlo. Para eso, quiero efec-
tuar un thrust de alta velocidad y baja amplitud en la cabeza del peroné, 
de posterior hacia anterior. La técnica es sencilla. Coloco una mano en el 
hueco poplíteo, de manera que la articulación metacarpofalángica de mi 
dedo índice apoye en la cabeza del peroné por detrás. Con la otra mano, 
tomo la tibia, llevo la pierna en un ángulo de 90 grados, y luego empujo 
para cerrar el ángulo de la rodilla hasta que sienta la presión entré el peroné 
y mi metacarpofalángica. Una vez allí, aumento los parámetros para llevar 
los tejidos a la tensión máxima y efectúo un movimiento veloz (un thrust) 
para acomodar el peroné. 

Una técnica de tratamiento típica. Sin embargo, el momento exacto que 
optimiza el impulso me lo da la escucha. Una vez alcanzada la tensión máxi-
ma, para hacer el thrust debo esperar que el tejido “me dé el paso”, es decir, 
cuando las fibras musculares y fasciales resuelven sus tensiones viscoelásticas 
y la actividad nerviosa se detiene, en particular el circuito del reflejo miotático. 
Por tanto, llevo los tejidos a la tensión, espero y escucho, y cuando me da el 
paso, hago el thrust. Allí, en ese preciso momento, hay escucha. 

Pero el concepto de escucha se extiende más allá de este momento concre-
to. Durante la ejecución de todos y cada uno de los pasos, estoy escuchando 



29

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

cómo los tejidos se modifican a cada acción, en qué dirección y con cuánta 
fuerza debo impulsar para llegar a la tensión máxima, cuándo debo detener-
me y empezar de cero si algo no responde como esperaba. Toda la técnica 
está guiada por la escucha. Es decir, aun en el caso utópico donde efectuamos 
un diagnóstico completo y final antes de empezar el tratamiento, la escucha 
continúa más allá del diagnóstico, gobernando el tratamiento y monitoreando 
sus resultados.

Esos son ejemplos con objetivos muy específicos, pero puedo utilizar la es-
cucha también como orientación inicial para luego aproximar. Puedo apoyar 
la mano sobre el abdomen, sin fijar la atención a ninguna estructura particu-
lar, y percibir si hay algo que me llama la atención, por ejemplo, alguna ten-
sión interna que parece provenir del hígado, en cuyo caso levantaría la mano 
y la apoyaría sobre la zona del hígado para tener una escucha más específica.

De estos ejemplos, escuchar es sentir a través de mis manos y a través 
de los tejidos del paciente. De la misma manera que un corredor de autos 
está siempre pendiente del ruido del motor y de la vibración en las manos 
y en el cuerpo, y puede detectar anomalías aun sin estar poniendo el foco 
en tal o cual sonido, un terapeuta puede ejecutar pruebas de diagnóstico y 
técnicas de corrección mientras su atención está todo el tiempo recibiendo 
información del entorno interno del paciente. Eso es escucha.

La escucha en el diagnóstico

La escucha es la herramienta cardinal de la osteopatía. 
Esa frase sencilla encierra tres conceptos básicos. En principio, que la 

osteopatía no es sólo la escucha, sino que la escucha es sólo una herramien-
ta. En segundo lugar, que hay otras herramientas: tests, anamnesis, incluso 
la lógica conceptual. En tercer lugar, llamarla “cardinal” tiene un sentido 
muy específico: la escucha marca el rumbo, tanto del diagnóstico como del 
tratamiento.

La escucha es la herramienta 
cardinal de la osteopatía.

En principio, la escucha me permite obtener datos para luego realizar 
un diagnóstico.

Volvamos a un ejemplo concreto: pongo la mano en el hombro del pa-
ciente y siento los bordes de los huesos, el tono y la orientación de los 



Leandro Howlin

30

músculos, el estado de las fibras de los ligamentos, los movimientos inter-
nos, la circulación sanguínea con su recorrido, su ritmo, su caudal. Siento lo 
que sucede dentro de ese hombro, a profundidad, y eso me permite darme 
cuenta si hay algo anómalo, alguna tensión no esperada, algún movimiento 
distinto de los habituales, algo que se diferencie del entorno. Las variaciones 
respecto a lo esperado me dan indicaciones sobre la localización, el estado, 
las relaciones causales y la antigüedad de las posibles disfunciones.

Esta última frase merece una aclaración. Está generalmente aceptado 
que puedo palpar la localización y el estado de una estructura, por ejem-
plo, si una vértebra está rotada con respecto al conjunto de las otras, o si al 
moverse el desplazamiento es menos uniforme que lo esperado, pero tanto 
detectar relaciones causales como la antigüedad del estado disfuncional son 
capacidades no tan evidentes.

Las relaciones causales las puedo percibir porque la escucha “me lleva”. 
Los osteópatas decimos que una escucha “nos lleva” a determinada estructura 
anatómica cuando al apoyar una mano sentimos que los fenómenos dinámi-
cos y tensionales de la zona corporal donde tenemos la mano parecen recibir 
una influencia desde una dirección determinada. Quizás pongo la mano sobre 
la zona del hígado y noto que la movilidad del hígado al descender el diafrag-
ma no respeta los ejes o rangos habituales, y por la manera en que se estable-
cen las variaciones en dirección, sentido y amplitud, me doy cuenta de que el 
hígado se mueve distinto porque está siendo afectado por una tensión que 
viene de más abajo y detrás, quizás del riñón. Entonces digo que la escucha 
del hígado “me lleva” al riñón. En ese caso, puedo posicionar la mano sobre 
la zona proyectada del riñón, y sentir las anomalías ahí. Con esta estrategia, 
puedo seguir un camino de relaciones, influencias e interferencias.

Percibir la antigüedad necesita mayor clarificación. Cuando me refiero 
a “antigüedad” en este contexto, me refiero a discernir si el movimiento 
anómalo del hígado comenzó hace unos meses, hace cinco años o incluso 
treinta. Esto puede parecer desconcertante, pero la lógica detrás de esto es 
bastante sencilla. Consideremos la analogía de un médico que observa una 
cicatriz en un paciente. La presencia de una cicatriz indica que en ese lugar 
algo ocurrió. Según el tipo de cicatriz, el médico puede inferir si fue resul-
tado de una cirugía o de un traumatismo y la mayoría de las veces puede 
determinar la naturaleza de la cirugía o el tipo de traumatismo. Además, 
puede aproximar la antigüedad de la cicatriz (con cierto margen de error, 
por supuesto) porque una cicatriz tiene características distintas dependien-
do de si se formó hace tres meses o quince años. 

Algo similar sucede con las disfunciones. En este aspecto hay mucho de 
experiencia práctica, pero un par de ideas básicas, sólo a modo de ilustra-
ción, son las siguientes.



31

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Por un lado, el paso del tiempo erosiona. Entre los accidentes geográfi-
cos, una montaña nueva tiene bordes más diferenciados y toscos; una más 
antigua tiene contornos más suavizados. Lo mismo sucede en el cuerpo. Una 
disfunción nueva tiene ribetes más definidos y movimientos más bruscos, 
trayectorias de líneas más rectas, ángulos agudos, y cambios de dirección re-
pentinos. En una disfunción antigua, los movimientos anómalos hacen que 
las estructuras anatómicas se vayan erosionando y los movimientos se suavi-
cen. Sabiendo las propiedades biomecánicas del tejido que estoy indagando, 
los movimientos y fricciones que sufre habitualmente esta estructura ana-
tómica, y la brusquedad de los movimientos, puedo deducir la antigüedad3. 
Los datos colectados en la anamnesis (actividades habituales y cuándo se 
establecieron, traumatismos o cirugías antiguas y cuándo sucedieron) me 
ayudan a delimitar épocas posibles. Por ejemplo, si las erosiones captadas 
por la sensopercepción me sugieren que esta disfunción tiene unos años, 
digamos más de dos años, pero menos de veinte, y el paciente me comenta 
que tuvo una operación en alguna zona aledaña hace ocho años, puedo sos-
pechar que la disfunción se originó en esa cirugía. En resumen: cuanto más 
antigua es una disfunción, más suavizados serán sus movimientos.

Por otro lado, el cuerpo tiene etapas históricas definidas de desarrollo. 
Supongamos que siento una tensión que ejerce una fuerza en el tórax, que lo 
orienta a rotar hacia la izquierda. Si, de acuerdo con esa tensión, además los 
huesos de la caja torácica tienen un patrón estructural asimétrico ladeado 
hacia la izquierda, es probable que esa tensión haya existido en el momen-
to que los huesos se desarrollaron; en la niñez o en la adolescencia. Si esa 
tensión se hubiera establecido hace unos pocos meses, es poco probable que 
hubiera podido influenciar la forma de los huesos.

Con eso basta para mostrar que la escucha, con una práctica extendida, 
es poderosa. No es sólo sentir si un hueso está roto o un músculo está con-
tracturado, sino que puede proveer mucha más información. Pero no me 
voy a quedar ahí, sino que voy a arriesgar ahora una afirmación mucho más 
ambiciosa: la escucha nos permite sentir emociones.

Dicho así, suena a magia. Pareciera que siento el miedo como si tuviera 
superpoderes, o al menos una habilidad parecida a la que se le asigna a los 
perros de oler el miedo, o como si hubiera en los tejidos alguna emanación 
vibratoria particular, pero el asunto es mucho más terrenal. En principio, 
corrijamos un poco el vocabulario, porque decir que sentimos emociones es 
poco riguroso. Digamos mejor que lo que percibimos son huellas de eventos 

3	  Digo ‘deducir’, pero, dependiendo de la experiencia del osteópata, buena parte del proceso es 
inmediato, no deducción sino inducción. Se produce por encapsulación de conocimientos y pen-
etración enactiva, dos fenómenos de los que hablaremos en profundidad.



Leandro Howlin

32

emocionales antiguos. O mejor aún: lo que percibimos son efectos de modos 
particulares de funcionamiento del cuerpo o resabios corporales de acciones 
de mecanismos autónomos de protección. Veamos un poco más en detalle 
estos dos conceptos.

¿A qué nos referimos con “efectos de modos particulares de funciona-
miento del cuerpo”? Supongamos que sienta un ritmo cardíaco desparejo, 
una arritmia, y la alteración es de un tipo particular que reconozco como 
causada por una hipertrofia ventricular izquierda, vale decir, que el ven-
trículo izquierdo está más desarrollado que el derecho. Esto me indicaría 
que en algún momento hubo un período más o menos largo de agitación, 
con elevación del ritmo cardíaco. Sabemos que esta taquicardia no fue 
causada por actividad física, porque en el ejercicio buena parte del retorno 
venoso está impulsado por los músculos esqueléticos que bombean las 
venas, y entonces el aumento del ritmo cardíaco durante la actividad física 
no genera hipertrofia ventricular izquierda. Esta se genera por períodos 
prolongados de taquicardia en reposo, donde el retorno venoso depende 
de la fuerza del corazón, y, por lo tanto, la salida de sangre de éste encuen-
tra más resistencia, sobre todo desde el ventrículo izquierdo, que es el que 
envía la circulación hacia el cuerpo a través de la aorta. Vale decir, esta per-
sona sufrió un período de estrés más o menos prolongado. La variación 
rítmica me da una idea de la diferencia de volumen entre un ventrículo y 
el otro, y esa diferencia me da una idea de la duración de ese estrés (mayor 
diferencia interventricular me indica un período de estrés más largo). No 
puedo deducir mucho más de este único dato, pero sumando y articulan-
do diversos datos similares, podría llegar a deducir qué tipo de emoción 
representa ese estrés (miedo, bronca o alguna otra).

Esto último implica saber cómo las emociones influyen en el cuerpo. La 
bronca y el miedo, por ejemplo, me aumentan el ritmo cardíaco, así que po-
dría sospechar que ese período de estrés era la manifestación de alguna de 
ellas. Ambas producen muchos otros cambios fisiológicos, algunos similares 
y otros que las diferencian. 

El miedo es un tipo de respuesta de estrés, que incluye la liberación de 
adrenalina en sangre. Uno de los efectos inmediatos de la liberación de 
adrenalina es la vasoconstricción en determinadas partes del cuerpo, in-
cluida la piel. Esto sucede porque el cuerpo predice que va a realizar un 
gasto grande de energía (en principio, salir corriendo) y se prepara para eso. 
Entonces, entre otras estrategias, redirige el flujo sanguíneo a los músculos 
de las extremidades, y a algunos órganos como el corazón y los pulmones. 
La reducción del flujo sanguíneo a la piel produce palidez. En resumen: el 
miedo es una respuesta de estrés en la que el cuerpo se prepara para salir 
rajando y, entre otras cosas, retira sangre de la cara, y uno se pone blanco.



33

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La bronca es un tipo distinto de respuesta de estrés, y comparte muchos 
efectos fisiológicos con los que acabamos de describir para el miedo. Sin 
embargo, hay muchos efectos que son distintos, y de esos nos interesa espe-
cialmente uno: la circulación facial. La bronca prepara el cuerpo para pelear, 
y la lucha se realizaba (antes de la civilización) con el cuerpo y el hocico. 
Por tanto, la bronca lleva sangre a los miembros y a la cara. En resumen: la 
bronca es una respuesta de estrés en la que el cuerpo se prepara para luchar 
y, entre otras cosas, lleva sangre a la cara, y uno se pone colorado.

Sabiendo eso, de acuerdo con cómo afectó ese período de estrés a la zona 
de la cara (sobre todo a la ATM), puedo deducir si lo que sucedió fue más 
bien bronca o más bien miedo.

Ahora, ¿a qué nos referimos cuando decimos que sentimos “resabios 
corporales de mecanismos autónomos de protección”? El cuerpo se moni-
torea constantemente, y si percibe una zona que necesita protección, esta-
blece algún mecanismo al respecto. Un ejemplo claro: si nos duele la panza, 
los músculos abdominales se contraen, y nos colocamos en una posición 
cóncava hacia delante. Otro: si nos lastimamos el tobillo, los músculos de 
la pierna, el muslo y la cadera adquieren una configuración particular para 
evitar ciertos movimientos, y entonces rengueamos. Los comportamien-
tos ilustrados en estos dos ejemplos se representan con la frase “el cuerpo 
abraza la lesión”, atribuida a Jean Pierre Barral. Estos mecanismos de pro-
tección a veces son directos (cuando recibimos un golpe en el abdomen nos 
curvamos hacia delante), pero a veces son indirectos o hasta simbólicos (si 
nos asustamos, el cuerpo tiende a proteger el corazón, adoptando una pos-
tura como rodeándolo, incluso poniendo las manos delante del pecho, aun 
cuando no haya ningún peligro físico para el corazón en tanto estructura 
anatómica). En el momento de hacer la evaluación, puedo detectar este tipo 
de mecanismos si están activos (por ejemplo, una distribución particular de 
contracciones musculares que derivan en un patrón postural) o no activos 
pero sensibilizados (no hay postura visible, pero al apoyar mis manos los 
músculos reaccionan contrayéndose, como un reflejo), o simplemente sen-
sibles (hay dolor o incluso cosquillas)4. 

En este caso también necesito, por supuesto, saber muchas cosas: qué 
músculos van de dónde a dónde, cuál es su acción, qué hormonas se dispa-
ran en cada emoción y qué efectos fisiológicos tienen esas hormonas, qué 
nervios inervan a cada estructura y a la altura de qué segmento vertebral 
contacta cada uno de ellos con la médula espinal, qué arterias o venas pasan 

4	  Entre las cosas que escuchamos, está la sensación subjetiva que reporta el paciente al hacer algún 
contacto o establecer alguna presión o tensión longitudinal. El dolor y las cosquillas son indica-
dores de estrategias de funcionamiento de este cuerpo en particular.



Leandro Howlin

34

por dónde para saber qué músculos pueden comprimirlas y hacia dónde van 
para saber qué efectos puede tener esa compresión.

Por todo esto que acabamos de decir, el itinerario de la escucha (por 
dónde me lleva y dónde la sigo), con sus diferentes escalas donde recopilo 
información, me ayuda a elaborar un diagnóstico. Pero la escucha no es el 
diagnóstico, y el diagnóstico tampoco es el resultado directo de la escucha. 
El diagnóstico tiene dos fases: primero recopilar datos y luego pensar. Parte 
de la recopilación de datos se produce en la escucha, pero otra parte sucede 
en la anamnesis, en los tests ortopédicos que ejecutemos, en los posibles 
estudios que el paciente haya traído, y en las preguntas y comentarios que 
surjan a lo largo de la sesión. Hacer un diagnóstico es armar una cronología 
relacional a posteriori. Una vez que me parece haber recopilado todos los 
datos requeridos, saco las manos, dejo de sentir, y pienso5. 

Pensar es encontrar lógicas, relaciones, influencias y causalidades para 
elaborar un modelo. Las variaciones de movimientos tanto articulares como 
internos, efectos fisiológicos emocionales temporarios (mecanismos de pro-
tección) y permanentes (como una hipertrofia ventricular izquierda), ten-
siones, más los datos históricos y sintomáticos de la anamnesis, me permiten 
elaborar un mapa del paciente, con tensiones mecánicas, efectos nerviosos y 
fluídicos, que represente tanto el estado actual del cuerpo como su historia, 
así como también estrategias de protección, políticas de eficiencia, contin-
gencias fisiológicas, insolvencias psicomotrices y preferencias cinéticas. 

Como dice Rollin Becker (1997): “Nuestra tarea número uno debe ser 
buscar y ser conscientes del patrón de funcionamiento dominante de la salud 
que habita en cada individuo, sentirlo en su funcionamiento y comprender 
qué es específicamente salud para ese individuo en el momento del examen 
inicial. Nuestra segunda tarea debería ser reconocer los patrones existentes 
de disfunción como una superposición de este patrón dominante de salud”.

Es verdad que parte del proceso de pensar sucede en la escucha de 
manera automática, en esa instancia que no es ni inconsciente ni cons-
ciente, sino prenoética6. Pero esto no quiere decir que no piense, sino que 
parte del pensar se encapsula en la escucha gracias a años de práctica. 

5	  Esta figura es, por supuesto, muy variable. En la clínica cotidiana, sucede que recopilo datos, pienso, 
intento armar un modelo, me doy cuenta de que me faltan eslabones, sigo escuchando aquí y allá, 
dejando que la escucha me lleve, pienso otra vez, especulo qué es lo debería haber en algún espacio 
que me queda en blanco, pregunto, integro la respuesta a mi modelo, ejecutamos uno o dos tests 
ortopédicos para corroborar algo, integro los resultados en el modelo, pienso de nuevo, recuerdo un 
detalle de la anamnesis que estuve pasando por alto, pregunto, vuelvo a la escucha, pienso, vuelvo a 
recopilar datos, confirmo esto o aquello, pienso de nuevo, recopilo, testeo, escucho, pienso.

6	  Son prenoéticos aquellos fenómenos que construyen y pueblan la consciencia, pero no son en sí 
mismos conscientes.



35

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Esta característica prenoética de la escucha es fundamental, y vamos a 
explicarla en detalle más adelante.

Así y todo, no puedo obviar la instancia final de pensar de manera cons-
ciente, para establecer un diagnóstico. 

Este diagnóstico no es la simple asignación de un nombre que designa 
una patología como en la medicina convencional, sino que es un rastreo de 
causalidades e influencias. Es narrativo, complejo, siempre distinto. En la 
historia clínica del médico convencional, existirá alguna anotación de este 
estilo: “Diagnóstico: tendinitis del supraespinoso”. Eso es todo lo que ne-
cesita: un nombre. En mis historias clínicas, por el contrario, el diagnóstico 
es un grafo con un montón de globos, flechas, comentarios, fechas, dibujos. 
En ese grafo, los elementos no son sólo disfunciones, sino todo el funcio-
namiento de la persona, o por lo menos, lo que me parece relevante en 
este momento clínico. Este mapa me permite entender cómo sucedió todo, 
dónde empezó, por qué se mantuvo (es decir, por qué los mecanismos natu-
rales de regeneración no lograron volver al equilibrio), dónde compensó. Y 
de ahí, puedo especular qué cambios necesitan hacerse para que ese cuerpo 
pueda ejercer su operatoria normal.

Esta dicotomía en el enfoque diagnóstico está representada por los tér-
minos nomotético e idiográfico, acuñados por el filósofo Wilhelm Windel-
band. Basado en la concepción kantiana de que el conocimiento se produce 
aplicando leyes universales a circunstancias particulares, Windelband des-
cribió dos métodos de producción de conocimiento. El enfoque nomotético 
describe una tendencia a generalizar, mientras que el enfoque idiográfico 
describe una tendencia a especificar. El enfoque nomotético se refiere al 
esfuerzo por derivar leyes que expliquen diferentes tipos o categorías de 
fenómenos objetivos, mientras que el enfoque idiográfico se refiere al es-
fuerzo por comprender el significado de fenómenos contingentes, únicos y 
subjetivos. El enfoque nomotético utiliza métodos científicos, experimen-
tos, datos cuantificables, análisis estadísticos, mientras que el enfoque idio-
gráfico se centra en diferencias específicas, datos cualitativos y experiencias 
individuales.

Cuando decimos que el diagnóstico de la medicina convencional es no-
motético, nos referimos a que es objetivo, cuantitativo y genérico. Cuando 
decimos que el diagnóstico osteopático es idiográfico, nos referimos a que 
es subjetivo, cualitativo y personalizado.

A modo de resumen de lo dicho, dejo a continuación un párrafo notable 
por lo engorroso. No sólo está plagado de neologismos, sino que además los 
ametralla uno atrás del otro, sin darte tiempo a respirar. Lo conservo porque 
tiene dos virtudes: primero, es una sola frase con doce palabras esdrújulas, y 



Leandro Howlin

36

eso quizás amerite una referencia en algún libro de récords inútiles; segun-
do, es un resumen preciso de lo que es la osteopatía y cómo se diferencia de 
la medicina convencional. Acá va:

A diferencia del diagnóstico diferencial de la medicina convencional, 
que es nomotrópico, reduccionista, nomotético y homeostático, el diagnós-
tico osteopático es etiotrópico (las flechas y fechas me indican las relaciones 
causales e influencias), holístico (los globos incluyen estructuras corporales, 
emociones, eventos del mundo exterior, costumbres), idiográfico (elaboro 
un mapa distinto con cada paciente), cibernético (determino las vías cir-
culatorias, neurales y mecánicas de comunicación interna) y autopoiético 
(entender dónde se perturbó el proceso de autocuración es tanto o más 
importante que encontrar lo que está funcionando mal).

La escucha en el tratamiento

Resumiendo, dijimos que la escucha no es el diagnóstico, sino una de las 
herramientas que me ayudan a elaborar un diagnóstico. Dijimos también 
que la escucha me ayuda no sólo a detectar disfunciones, sino a entender 
el funcionamiento global del paciente, incluidas sus políticas fisiológicas, 
sus estrategias, tácticas, prioridades y modus operandi. Es decir, la escucha 
ayuda en ambos sentidos del diagnóstico: tanto en detectar desviaciones, 
como en entender el funcionamiento habitual de esta persona. Pero no se 
queda en el diagnóstico, porque participa también en el tratamiento, de tres 
maneras.

En primer lugar, guía cualquier técnica que quiera aplicar. Al usar una 
técnica de corrección, la escucha me permite saber el lugar, la dirección y el 
momento exactos de cada intervención y cada uno de sus pasos, incluida la 
cantidad de fuerza que debo emplear, cuándo aumentarla y cuándo dismi-
nuirla, como vimos en el ejemplo de la técnica para reposicionar la cabeza 
del peroné. Una técnica se amolda a las estructuras del paciente y sigue sus 
ritmos y direcciones. La técnica en crudo, tal como es aprendida en el ám-
bito académico, es sólo un arquetipo. La aplicación en el momento clínico 
debe adaptarse al terapeuta, al paciente y a las circunstancias. La escucha 
guía, adapta y modula la aplicación de las técnicas.

En segundo lugar, la escucha pone al terapeuta y al paciente en un esta-
do particular, un estado alterado de consciencia y somático que cataliza el 
tratamiento. La escucha predispone al fenómeno terapéutico.

En tercer lugar, la escucha es en sí misma terapéutica. Así como es una 
de las herramientas que la osteopatía utiliza para el diagnóstico, es también 



37

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

una de las técnicas que utiliza para el tratamiento. No es la única, y quizás 
no sea tampoco la más importante, pero en ciertas situaciones la escucha 
por sí sola puede permitir una transferencia bidireccional de información 
que activa o regula ciertos procesos autocurativos.

En resumen, la escucha prepara el cuerpo y predispone a la mente para 
la cura. 

Por un lado, prepara el cuerpo amplificando la capacidad sensorial tanto 
en el terapeuta como en el paciente. En el terapeuta, esta sensibilidad au-
mentada es útil para el diagnóstico y para la optimización de la aplicación 
de las técnicas. En el paciente, se constituye en un acto de experiencia y 
entrenamiento de la autoconsciencia somática. Este acto actualiza, porme-
noriza y satura la imagen corporal propia, y a este fenómeno lo llamamos 
afinación somática. El paciente se conoce y se reconoce.

Por otro lado, predispone a la mente, también del terapeuta y del pacien-
te. En el terapeuta, dispone temporalmente un estado de fusión somática 
y empatía física propioceptiva con y hacia el paciente, que facilita la com-
prensión global de su historia y estado actual. En el paciente, orienta los 
procesos organísmicos hacia la sanación, y excita los procesos fisiológicos 
autónomos hacia un proceso de autorregulación.

La escucha prepara el cuerpo y 
predispone a la mente para la cura.

La escucha como proceso enactivo

Estos puntos merecen una aclaración. Acabamos de nombrar efectos 
de la escucha tanto en el terapeuta como en el paciente, y esto no es trivial, 
porque implica que el proceso de adquisición de datos que utilizamos (la es-
cucha) modifica al objeto investigado, cuando lo usual es que un proceso de 
percepción/indagación establezca un flujo de información en una sola 
dirección (de objeto observado a sujeto observador) y no al revés. Justa-
mente, una de las dificultades conceptuales de la escucha es que se habla 
de ella de dos maneras distintas. A veces se la nombra como una capa-
cidad de sentir, es decir, un tipo particular de aferencia. Pero también se 
habla de lo que se da en la escucha, e incluso de su potencial terapéutico, 
es decir, de sus propiedades eferentes. Coordinar estas dos concepciones 
de la escucha no es banal. Podría pensar que a veces la escucha se usa 



Leandro Howlin

38

para sentir y otras para comunicar, pero en ese caso la escucha no sería 
ni eferencia ni aferencia, sino otra entidad de nivel superior que tiene 
capacidades tanto aferentes como eferentes, y esto se aleja de la idea de 
escucha como entidad única y simple. 

La manera de entender la escucha es desde la teoría de cognición enac-
tiva (Varela, 1991), que sostiene que el conocimiento no es algo que obtiene 
un observador de un entorno independiente de él, sino que se crea en las 
interacciones entre dos sistemas. Esta idea incluye dos conceptos: 1) el co-
nocimiento no se obtiene, sino que se crea, y 2) el conocimiento no se pro-
duce mediante absorción o interpretación sino mediante acción. En todo 
proceso de conocimiento o aprendizaje existe un flujo de información y de 
energía entre dos entidades, y el conocimiento se crea en las coyunturas de 
ese intercambio. Como dice Stilwell (2019): “la percepción no se ve como 
algo estático o en nosotros, sino que es un proceso o algo que hacemos”.

Enacción significa, literalmente, representar en acción. Es decir, una en-
acción es una representación, pero no en el sentido de una fotografía (en la 
que un conjunto de colores organizados de determinada manera “represen-
ta” un paisaje), sino en el de una obra teatral (en la que un actor “representa” 
un papel). Varela (1991) propuso el término para “enfatizar la creciente con-
vicción de que la cognición no es la representación de un mundo pre-dado 
por una mente pre-dada sino más bien la puesta en obra de un mundo y 
una mente a partir de una historia de la variedad de acciones que un ser 
realiza en el mundo”. La teoría de la cognición enactiva es la idea de que los 
organismos crean su propia experiencia a través de sus acciones. Los orga-
nismos no son receptores pasivos de información del entorno, sino actores 
en el entorno de tal manera que lo que experimentan está determinado por 
la forma en que actúan (Hutchins, 1996). 

El tacto es el escenario indudable donde se despliega un conocimiento 
enactivo, porque no puedo tocar sin ser tocado, y no puedo obtener infor-
mación táctil sin influenciar lo que toco (puedo mirar sin que me vean y oír 
sin que nadie se dé cuenta, pero el toque furtivo no existe), y en ese sentido 
la escucha es un ejemplo claro, donde el diagnóstico no es una mera inter-
pretación del estado objetivo del cuerpo del otro, sino que el conocimiento 
brota en el diálogo entre los tejidos del terapeuta y del paciente.

La escucha no es el diagnóstico, 
y el diagnóstico tampoco es 
el resultado de la escucha. 

Hacer un diagnóstico es armar una 
cronología relacional a posteriori.



39

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La escucha es, por lo tanto, una instancia muy particular y definida de 
atención táctil, pero, además, es una aptitud y una actitud.

Es una aptitud porque la escucha no es fácil. Una persona común, o un 
estudiante de los primeros años de la carrera, pone las manos sobre otra 
persona y no siente nada, o por lo menos, no mucho más que la tempera-
tura corporal, la respiración torácica, y quizás los latidos del corazón. Hace 
falta práctica para lograr amplificar la capacidad de percepción necesaria 
para la escucha. Por otra parte, es necesario aprender y entender todas las 
estructuras anatómicas, sus funcionamientos y sus relaciones. Sin saber lo 
que hay dentro, no se puede escuchar. Un corredor de autos puede darse 
cuenta entre los ruidos que oye que el carburador está regulando mal, pero 
no podría escuchar eso si no supiera qué es un carburador, dónde está y qué 
ruido hace habitualmente.

Es una actitud porque es necesaria cierta disposición de ánimo para po-
der escuchar. Necesito entrar en modo escucha. Necesito la intención de no 
buscar nada, sino ser totalmente aferente.

Tanto la aptitud como la actitud necesitan aprendizaje y práctica. Al 
principio de la carrera, los estudiantes intentan escuchar, emulando a sus 
docentes, y no sienten nada. Eso es inevitable, porque son necesarias mu-
chas horas de práctica sostenida, consciente, esforzada. Por un tiempo lar-
go, años, los estudiantes intentan e intentan en vano. Los más afortunados 
quizás consigan un atisbo pasajero aquí y allá. Pero en cierto momento, 
eso cambia. Uno empieza a percibir cosas hasta ese momento veladas, y la 
escucha se torna cada vez más amigable. En ese momento, uno se enamora 
de la escucha. 

La esoterización de la escucha

Resulta atávico, misterioso y mágico poder sentir cosas que antes uno no 
sabía que existían. Los estudiantes de los primeros años de la carrera suelen 
seguir un recorrido de tres fases: una fase de esperanza cuando vislumbran 
lo que se puede lograr, una fase de desesperación cuando intentan e inten-
tan y nunca sienten nada, y una fase de maravilla y éxtasis cuando empiezan 
a sentir. En mi caso, con un background cientificista duro y una personali-
dad neurótica de desconexión total, la fase de desesperación fue larga. Lar-
guísima. Mis compañeros ya comentaban que sentían esto o aquello, y yo en 
cada seminario repetía la misma frase: No siento nada. Llegué a creer que 
la osteopatía no era para mí, que tenía alguna limitación intrínseca que me 
iba a impedir ejercer esta profesión. Fui el último, por lejos, en sentir alguna 



Leandro Howlin

40

cosa. Y creo que esa dificultad, esa necesidad de entender qué pasaba, es la 
que me lleva hoy a intentar entenderla mejor y escribir sobre la escucha.

La escucha es el rasgo más identificatorio de la osteopatía, lo que la dife-
rencia tanto de la medicina convencional como de otras medicinas comple-
mentarias. Un osteópata puede no hacer thrusts, puede no tener consultorio, 
puede incluso no dedicarse a la clínica, pero un osteópata que no escucha 
no es un osteópata. La escucha es la característica más venerada por los ad-
miradores y también el flanco por donde es más criticada por los escépticos. 
Así y todo, paradójicamente, es el aspecto más informal en el currículum de 
enseñanza.

En una carrera de osteopatía seria, con una duración de 5 años y una 
carga horaria de algo así como 4000 horas, la mayoría de las horas de 
estudio son de conocimientos base y de técnicas de diagnóstico y de tra-
tamiento. Hay algunas otras horas de filosofía o deontología, pero, en 
comparación, muy pocas sobre sensopercepción. La adquisición de esta 
habilidad queda distribuida de manera informal a lo largo de las distintas 
materias, en sus propias prácticas y siguiendo los criterios que se le ocu-
rran a cada docente.

Algo similar sucede con los libros. No hay muchos consagrados sólo a la 
escucha, pero hay libros más generales que le conceden alguna sección. En 
general, sólo le dedican algo de atención los libros de osteopatía craneosa-
cra, de manera que queda limitada a un solo punto de vista.

Así y todo, a pesar de no tener una asignación particular de una parte del 
currículum, la escucha es el tema de la carrera. Los estudiantes se la pasan 
hablando de escucha, de lo que empiezan a sentir, endiosan a tal o cual do-
cente por alguna demostración de su capacidad de escucha, y se aconsejan y 
consuelan mutuamente ante la desesperación de no poder escuchar.

Hay otra característica de la didáctica de la escucha además de la in-
formalidad curricular, y es que los intentos de enseñanza suelen intentarse 
mediante koanes. Cuando los estudiantes preguntan cómo sentir, qué estra-
tegias implementar para poder sentir más o mejor, los docentes suelen res-
ponder con sentencias ambiguas, del tipo “seguir los tejidos” o “conectarse 
con la quietud” o “no pienses”. Estas frases son correctas, pero uno puede 
comprenderlas muchos años después, cuando ya posee cierta capacidad de 
escucha.



41

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Glosario: Kõan

Kõan: Un kõan es un tipo de microrrelato utilizado en la práctica 
zen para transmitir algún conocimiento. Si bien hay variaciones, la 
estructura narrativa típica es la siguiente:
_ Un discípulo le hace una pregunta a su maestro, sobre algún 
tema trascendente (la felicidad, la valentía, etc.).
_ El maestro responde de manera desconcertante o ilógica. 
Muchas veces, la respuesta no es
oral, sino una acción.
Ejemplo: Un monje vio una tortuga en el jardín del monasterio y le 
preguntó al maestro:
"Todos los seres cubren sus huesos con carne y piel. ¿Por qué este 
ser cubre su carne y piel con huesos?". El Maestro se quitó una de 
sus sandalias y la puso sobre la tortuga.

Enamorarse de la escucha es hermoso, pero a la vez la falta de integración 
de ese enamoramiento es una de las causas de un problema que se encuentra 
en el camino del osteópata. Es tan mágica, tan amigable, tan movilizadora, 
que uno cree que es lo único importante. Uno descubre que el mundo en que 
nos hallamos está poblado de cosas que no percibimos, que comparten nues-
tro espacio y tiempo interpenetrados con nuestra materia, coexistiendo gra-
cias a una multiplexión ontológica. Cuando uno entiende que hay un mundo 
invisible que es infinitamente mayor que el visible, y que ambos mundos se 
influencian, uno quiere escuchar todo el tiempo. La escucha se expande, pro-
lifera e inunda. La escucha es tan poderosa y tan atrayente, que puede llegar 
a invadir el lugar del razonamiento clínico. Y hay osteópatas, sobre todo en 
las nuevas generaciones, demasiado necesitadas de escapar del materialismo 
cotidiano, que se quedan ahí y se olvidan de todo el resto. Se mistifica a la 
escucha, y se la mistifica a tal punto que ocupa lugares que deberían ocupar 
otros procedimientos, y muchos osteópatas se olvidan de que la osteopatía no 
es la escucha, sino que la osteopatía es pensar como Still. 

La osteopatía no es la escucha. 
La osteopatía es pensar como Still.

La escucha es hermosa y poderosa, pero hay que darle su lugar. El ena-
moramiento nacido de las primeras experiencias de escucha más el esoteris-
mo de la enseñanza por koanes la vuelven mística. Es necesario entretejerla 
en los principios de la osteopatía. Esta integración precisa tanto de una ex-
plicación como de una desmitificación de la escucha, y esto, lejos de quitarle 
atractivo, lograría empoderarla aún más.





43

2. La osteopatía y la escucha

La osteopatía como filosofía

A fines del siglo XIX, la medicina se regía por la premisa fundamental 
de que las enfermedades eran causadas por algún desequilibrio en los cuatro 
humores básicos (bilis negra, bilis amarilla, flema y sangre). El tratamiento 
predominante en esta época consistía en procedimientos invasivos como 
sangrías y el uso indiscriminado de purgantes que incluían sustancias tó-
xicas tales como láudano, arsénico o mercurio. Es lo que se llama el perío-
do de la Medicina Heroica. Los resultados eran por lo menos dudosos, y 
muchas veces los métodos eran tan violentos que llevaban a la muerte. Se 
dice que la probabilidad de curarse (y de sobrevivir) era mayor si, en vez de 
acudir al médico, uno se quedaba en casa y cruzaba los dedos.

En ese contexto, Andrew Taylor Still propuso una perspectiva alterna-
tiva, que sugería que las enfermedades eran más bien resultado de desequi-
librios en el intercambio interno de energía e información, ya sea a nivel 
mecánico, nervioso o fluido. El Dr. Still abandonó los tratamientos basados 
en cócteles tóxicos y, en su lugar, introdujo un enfoque diagnóstico y tera-
péutico fundamentado en la consideración de criterios tanto estructurales 
como funcionales. 

El razonamiento clínico de Still implica varios criterios guía, que pode-
mos extraer de sus textos:

1) Buscar las raíces del problema, entendiendo su evolución histórica y 
descifrando todos los eslabones que desembocan en la sintomatología ac-
tual. En cada situación clínica, mi meta es lograr una comprensión etiotró-
pica: buscar las causas de lo que le sucede al paciente. Y no solo determinar 
los eventos causales, sino también las razones que determinan el camino 
disfuncional. En este sentido, la búsqueda etiotrópica aglutina los conceptos 
de etiológico y teleológico, y explora tanto el origen de una aflicción como 
el propósito que el cuerpo persigue al manifestarla. 



Leandro Howlin

44

Si un paciente llega con una situación (llamémosla B) que necesita 
resolverse para recuperar la salud (ya sea un síntoma, una disfunción, un 
modo particular de funcionamiento o un mecanismo fisiológico), debo 
primero encontrar qué otra situación la origina (llamémosla A). Pero la 
investigación no termina una vez que encuentro la situación A como la 
causa de B. Necesito profundizar aún más, para descubrir qué necesita 
resolver la situación A (es decir, con qué propósito desencadena algún 
otro evento) y por qué desencadena específicamente la situación B en 
lugar de C o D. 

Para transmitir esta noción, utilizo dos términos emparentados, pero 
no equivalentes. En primer lugar, digo que la osteopatía es etiopática en el 
sentido de que trata las causas. Este término es especialmente útil cuan-
do quiero contrastar el enfoque osteopático con el enfoque alopático de 
la medicina convencional. Por otro lado, si me refiero solo al diagnóstico, 
utilizo el término etiotrópico, lo que significa que su propósito es hacer una 
búsqueda causal para revelar la cadena etiológica que desemboca en la en-
fermedad. Este término es especialmente pertinente para contrastarlo con 
el diagnóstico diferencial de la medicina convencional, que busca clasificar 
los síntomas y signos emergentes en el paciente dentro de un catálogo ge-
nérico de patologías preestablecido basado en estadísticas. A este enfoque 
lo podríamos llamar nosotrópico.

Enfoque etiotrópico: 
hacer una búsqueda causal para 
revelar la cadena etiológica que 

desemboca en la enfermedad.

2) Reconocer que esas cadenas etiológicas no son universales, sino que 
se manifiestan según numerosas variantes, y que cada persona es única tanto 
en su anatomía, como en su patología, como en sus mecanismos de curación 
y compensación. Por tanto, las prescripciones genéricas (como el diagnós-
tico diferencial de la medicina convencional), que atribuyen dinámicas y 
características universales a cada cuadro sintomático, no siempre resultan 
efectivas. Podrán ser efectivas en algunos casos, quizás incluso en la mayo-
ría, pero no en todos. 

Aceptar que la praxis clínica debe centrarse en el individuo como per-
sona implica que tanto el diagnóstico como el tratamiento deben seguir 
una interpretación idiográfica. Esto implica un enfoque más personalizado 
y específico, que reconozca la individualidad de cada paciente. Este cambio 



45

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

de paradigma respalda la idea de que la atención médica debe adaptarse a 
la diversidad inherente a la experiencia de la enfermedad en cada persona.

Interpretación idiográfica: 
hacer un diagnóstico y tratamiento 

personalizados.

3) Entender que el cuerpo es una unidad, lo que deriva en dos conceptos: 
primero, que los eslabones de la cadena disfuncional pueden encontrarse en 
cualquier elemento de la unión somatopsíquica de la persona (cuerpo, men-
te y alma; estructura material, procesos cognitivos y emocionales, conductas 
y costumbres), y segundo, que ninguna parte del sistema somatopsíquico 
opera de manera independiente de las demás. 

Los detractores de la osteopatía equiparan este principio con la frase 
“todo tiene que ver con todo”, pero esa es una simplificación despiadada. Si 
quisiéramos simplificar, en todo caso podríamos decir “todo tiene que ver 
con algo”. No obstante, en la concepción de Still, semejante simplificación 
dejaría mucho que desear. Si hay algo de lo que Still se ocupa de repetir 
hasta el cansancio es que es necesario conocer qué estructuras se relacionan 
con qué otras, de qué manera interactúan, cuándo se potencian mutuamen-
te y cuándo se interfieren, tanto en la teoría abstracta como en las variantes 
fenotípicas que se encuentran en la clínica cotidiana. 

Los principios de una práctica no se formulan simplemente para descri-
bir una realidad o una forma de ver el mundo, sino para orientar la praxis. 
El principio de que el cuerpo es una unidad no se establece para afirmar que 
todo tiene que ver con todo, sino para indicar que, en la praxis, lo impor-
tante es encontrar qué tiene que ver con qué. Este principio equivale a decir 
que la osteopatía debe tener un horizonte holístico.

Horizonte holístico: encontrar 
relaciones entre funcionamientos.

4) Aceptar la sabiduría del cuerpo y confiar en su capacidad inherente de 
autocuración. Esto implica asumir una posición de humildad: sabemos me-
nos que el cuerpo. Si intervenimos, es en el menor grado posible, apenas lo 
necesario para que el cuerpo pueda restablecer o reencauzar sus mecanismos 
homeostáticos y alostáticos. Esto es lo que llamo un abordaje autopoiético.



Leandro Howlin

46

Glosario: Autopoiesis

Autopoiesis: La capacidad de un sistema organizado (por 
ejemplo, un organismo) de realizar, transformar, sustituir, destruir, 
reparar y regenerar continuamente la red de estructuras y procesos 
que lo constituyen, creándose a sí mismo de manera continua, con 
el objeto de preservar su supervivencia, autonomía e identidad. La 
facultad de autopoiesis es lo que diferencia a un ser vivo de una 
entidad sin vida.

 
 
 

Ya explicaremos en detalle este concepto de autopoiesis. Por ahora, di-
gamos que utilizo el término “autopoiético” para referirme a la capacidad 
de un ser vivo de crearse, mantenerse y regularse a sí mismo. El principio 
autopoiético es en alguna medida similar al principio de autocuración, pero 
incorpora, por un lado, la capacidad de crearse además de curarse y, por 
otro, una definición teleonómica explícita: tanto crearse como curarse tie-
nen como objetivo preservar su unidad y su identidad. 

Al asumir esta perspectiva, reconocemos que el cuerpo posee una capa-
cidad innata para restaurar su equilibrio interno y adaptarse a las demandas 
cambiantes del entorno. En consecuencia, nuestra intervención se limita a 
proporcionar el apoyo necesario para estimular y potenciar los mecanismos 
autónomos de curación del organismo, respetando su capacidad autónoma 
para mantener la salud y recuperarse de las perturbaciones.

Abordaje autopoiético: proporcionar 
el apoyo necesario para los 
mecanismos de autocuración.

5) Explorar y evaluar las vías internas de intercambio de energía e infor-
mación, especialmente con relación a variaciones en las influencias circula-
torias, nerviosas y de tensiones mecánicas. Esto es lo que designamos como 
criterios cibernéticos.7

Criterios cibernéticos: explorar 
las vías internas de intercambio 

de energía e información.

7	  La cibernética ha recibido definiciones de lo más variadas. Mi preferida es la debida a Andrey 
Kolmogorov: “el estudio de sistemas de cualquier naturaleza que sean capaces de recibir, 
almacenar y procesar información para utilizarla con fines de control”.



47

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

6) Desafiar la noción preestablecida de que los medicamentos farmaco-
lógicos tienen el monopolio de las soluciones terapéuticas. La terapéutica 
osteopática se basa en intervenciones manuales que modifican la estructura 
para restablecer la función. Esta idea define a la osteopatía como una práctica 
centrada en métodos manuales.

Métodos manuales: modificar la 
estructura para mejorar la función.

Criterio

Abordaje Autopoiético

Aceptar la sabiduría del cuerpo y 
confiar en su capacidad de 

autocuración. Intervenir apenas lo 
necesario para que el cuerpo 

pueda restablecer sus 
mecanismos autocurativos.

Horizonte Holístico

El horizonte holístico incluye dos 
conceptos: 1) los eslabones de la 

cadena etiológica pueden 
encontrarse en cuerpo, mente y 

alma; 2) ninguna parte del sistema 
somatopsíquico funciona de manera 

independiente de otras partes.

Interpretación Idiográfica
Entender que las cadenas etiológicas 

no son universales, sino que cada 
persona es distinta.

Criterios Cibernéticos
Buscar y evaluar las vías de 

intercambio circulatorias, nerviosas 
y de tensiones mecánicas.

Métodos Manuales

La clínica osteopática se basa en 
intervenciones manuales que 
modifican la estructura para 

restablecer la función.

Ejecución Etiológica Buscar la causa del problema.



Leandro Howlin

48

De acuerdo con estos conceptos básicos, afirmamos que la osteopatía es 
etiopática, idiográfica, holística, cibernética, autopoiética y manual, y estas 
nociones son las que la diferencian y oponen a la medicina convencional. 
El horizonte holístico amplía el alcance hacia todas las dimensiones de la 
persona: no solo el organismo, sino también fenómenos inmateriales. La 
interpretación idiográfica permite tanto un diagnóstico como un trata-
miento personalizados en lugar de genéricos. La búsqueda etiotrópica ex-
tiende el rango de indagación en el tiempo: no solo el estado actual de la 
persona, sino también el ‘por qué’ (etiología) y el ‘para qué’ (teleología) de 
cada función y disfunción. Los criterios cibernéticos indican que entender 
el funcionamiento del cuerpo implica analizar los intercambios internos 
de energía e información, ya sean circulatorios, mecánicos o nerviosos. El 
abordaje autopoiético fija un límite a la praxis: solo nos interesa desbloquear 
los mecanismos naturales de autocuración y de ninguna manera intentar 
forzar una variable fisiológica a un valor estándar. La terapéutica manual 
se contrapone a la terapéutica farmacológica, que muchas veces lleva a la 
polifarmacia y a la iatrogenia.8

El razonamiento clínico propuesto por Still es lo que se conoce como 
filosofía de la osteopatía, y es una enseñanza omnipresente en las clases y 
textos osteopáticos, ya que es lo que diferencia y define a la osteopatía. Esta 
filosofía se resume en algunos principios orientadores, que varían tanto en 
cantidad como en redacción según los autores y las épocas, pero que esen-
cialmente se pueden equiparar de la siguiente manera:

El horizonte holístico se expresa en el principio de que “el cuerpo es una 
unidad”.

El abordaje autopoiético se encarna en el principio de que “el cuerpo 
tiene capacidad de autocuración”.

Los métodos manuales corresponden a la noción de que “la estructura 
gobierna la función”.

Los criterios cibernéticos se alinean con el concepto de que “la ley de la 
arteria es suprema”.

La interpretación idiográfica se refleja en la idea de “tratar al paciente, y 
no la enfermedad”.

La ejecución etiotrópica se alinea con el concepto de “tratar la causa y 
no el síntoma”.

8	  En El Cuerpo y La Escucha, muchas veces nos referiremos a todos estos conceptos bajo el 
nombre genérico de “enfoque holístico”. Salvo los casos en que aclaremos que estamos hablando 
específicamente de la unidad del cuerpo, cuando hablemos de una filosofía o una idea ‘holística’, 
queremos decir una filosofía o idea ‘holística, etiopática, idiográfica, autopoiética y manual’.



49

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Nota: estos dos últimos principios, “tratar al paciente, y no la enfermedad” y 
“tratar la causa y no el síntoma”, no suelen estar explícitamente enunciados entre 
los principios tradicionales de la osteopatía, porque en principio no representan una 
diferenciación sustancial respecto de otras disciplinas médicas. Sin embargo, aunque 
comúnmente se incluyen entre las ideas conductoras de la medicina convencional, la 
realidad es que su implementación deja bastante que desear. En la práctica médica 
convencional, existe una creciente preocupación por centrarse más en las patologías 
que en las personas, y en muchos casos, la búsqueda de las causas puede quedar re-
legada. En contraste, en la osteopatía se observa una tendencia opuesta: un com-
promiso creciente con la identificación de las causas subyacentes y un énfasis cada 
vez mayor en establecer una conexión más profunda con la persona en su totalidad. 
Dada la significativa disparidad entre estas tendencias opuestas, podría ser valioso 
considerar la inclusión de estos principios dentro de la filosofía osteopática. Esto 
no solo contribuiría a resaltar y fortalecer la identidad distintiva de la osteopatía, 
sino que también subrayaría su enfoque único y beneficioso en comparación con las 
tendencias predominantes en la medicina convencional.

Criterio Principio

Abordaje Autopoiético

Aceptar la sabiduría del cuerpo y 
confiar en su capacidad de 

autocuración. Intervenir apenas lo 
necesario para que el cuerpo 

pueda restablecer sus 
mecanismos autocurativos.

Horizonte Holístico

El horizonte holístico incluye dos 
conceptos: 1) los eslabones de la 

cadena etiológica pueden 
encontrarse en cuerpo, mente y 

alma; 2) ninguna parte del sistema 
somatopsíquico funciona de manera 

independiente de otras partes.

Interpretación Idiográfica
Entender que las cadenas etiológicas 

no son universales, sino que cada 
persona es distinta.

Criterios Cibernéticos
Buscar y evaluar las vías de 

intercambio circulatorias, nerviosas 
y de tensiones mecánicas.

Métodos Manuales

La clínica osteopática se basa en 
intervenciones manuales que 
modifican la estructura para 

restablecer la función.

Ejecución Etiológica Buscar la causa del problema.

El cuerpo tiene 
capacidad de 
autocuración.

El cuerpo es una 
unidad.

Tratar al paciente, y 
no la enfermedad.

La ley de la arteria.

La estructura 
gobierna la función.

Tratar la causa, y 
no el síntoma.



Leandro Howlin

50

El hecho de que distintos autores y distintas instituciones propongan 
distinta cantidad, contenido y enunciación de los principios era esperable, 
porque la filosofía de la osteopatía es en realidad mucho más barroca y 
compleja, y resumirla en cuatro o cinco principios es una empresa quiméri-
ca. Los principios son solo un instrumento didáctico para entender y guiar. 
Son un resumen de una filosofía que es mucho más variopinta. Por otra 
parte, es necesario tener en cuenta que las enumeraciones circulantes de los 
principios son establecidas por instituciones que los modifican a lo largo del 
tiempo, dependiendo de decisiones tanto epistemológicas como políticas.

Más allá de esta variabilidad, esta filosofía de la osteopatía es poderosa.
Supongamos que te duele el hombro, vas al médico y te dice que tenés 

una tendinitis, y te prescribe diclofenac. Qué distinto sería si en lugar de 
eso se pusiera a trabajar con vos, analizando tu trabajo y tu actividad física, 
averiguando por antiguas cirugías y traumatismos, rastreando las tensio-
nes persistentes y circunstanciales en el cuerpo que llevaron al músculo 
supraespinoso a una solicitación tan intensa o prolongada que culminó en 
una tendinosis, y terminaras descubriendo que tu dolor de hombro viene 
de un movimiento subóptimo en tu técnica de revés en el tenis, que sería 
inocuo si no fuera por esa cirugía de vesícula complicada que sufriste hace 
un tiempo, más la mala contingencia de que fuiste a jugar al tenis justo la 
semana que te venías reponiendo de una gastritis. En ese caso, en vez de 
tomar diclofenac podrías entender ahí mismo cómo cambiar tu práctica 
deportiva, y aminorar los resabios de aquella cirugía para que no siga mo-
lestando, y quizás hasta descubrir por qué habías tenido esa gastritis. Tu 
dolor se iría, sí, y además evitarías que vuelva, y prevendrías que aparezcan 
otros futuros dolores.

O supongamos que te duele la espalda, vas al traumatólogo y te diag-
nostica lumbalgia, y te manda diez sesiones de fisioterapia. Qué diferente 
sería si en lugar de eso se pusiera a trabajar con vos, con tu historia pasada 
y el estado actual de tu cuerpo, y terminaras descubriendo que tu dolor de 
espalda viene de un mecanismo de protección establecido por una situación 
traumática infantil y cómo resuena en tu cuerpo con una cirugía de hace 
unos años. En ese caso, en vez (o, además) de hacer fisioterapia pueden ha-
cer ahí mismo un trabajo con el cuerpo, el movimiento, la propiocepción, y 
entre los dos logran desarmar mecanismos de protección que ya no te sirven 
e incorporar en el cuerpo estrategias nuevas. Tu dolor se iría, sí, y además 
muchas otras cosas cambiarían en tu vida.

O supongamos que estás ansioso, quizás hasta con ataques de pánico, 
vas al psiquiatra y te prescribe clonazepam. Qué distinto sería si en lugar de 
eso se pusiera a trabajar con vos, con tu historia y tu cuerpo y tus posturas, y 
terminaras descubriendo que tu ansiedad viene de un embarazo complicado 



51

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

que te dejó resabios en la fascia pulmonar, sumada a una situación externa 
que estás viviendo y que sentís que no se puede resolver. En ese caso, en vez 
de prescribirte una droga que te mantiene sedado, ambos encaran ahí mis-
mo un trabajo con el cuerpo, la movilidad interna, los mecanismos de estrés, 
y entre los dos logran desmontar alarmas corporales obsoletas y aprender 
a sentir de otra manera. Tu ansiedad se iría, claro, porque esa alarma que 
te decía que tenías que cambiar algo en tu vida ya no tendría razón de ser.

La idea subyacente es simple: buscar entender. Y una vez que entende-
mos, tratar la persona, y no el síntoma. Y la persona es todo: cuerpo, men-
te y alma. Las enfermedades y dolencias afectan nuestras emociones. Las 
emociones afectan nuestros comportamientos. Nuestros comportamientos 
afectan el cuerpo. El cuerpo genera enfermedades y curas. Las emociones se 
despliegan en el cuerpo. Las dolencias modifican nuestros comportamien-
tos y nuestros comportamientos afectan las dolencias.

Todo aspecto de lo que somos afecta todos los otros aspectos, porque 
somos uno. Separamos aspectos para estudiarlos o para comentarlos, pero 
somos uno. Unido, inseparable, coherente.

El cuerpo habla. A veces, sobre todo si no lo escuchamos, el cuerpo habla 
haciendo síntomas. Un dolor en la rodilla es el cuerpo pidiéndonos tener 
especial cuidado con esa estructura, sea porque percibe algún peligro de 
rotura, sea porque está trabajando para repararla.

El osteópata es básicamente alguien que escucha. La idea es escuchar 
los tejidos y ayudar a que los tejidos se escuchen. Ver dónde hay tensiones o 
movilidades afectadas, destrabar los mecanismos de recuperación que estén 
trabados, entender la historia y la memoria del cuerpo, desmontar estra-
tegias y tácticas somáticas y emocionales que ya no sirven, equilibrar los 
mecanismos naturales de protección, y permitir que el paciente adquiera un 
nuevo paradigma del cuerpo propio.

El osteópata es básicamente 
alguien que escucha.

Los casos que expuse antes son ejemplos inventados de algo que suele 
pasar en una sesión. Alguien viene por un dolor o una molestia, y termina-
mos descubriendo una cadena de lesiones, enfermedades y/o eventos emo-
cionales que confluyen en ese malestar. Y después, desde el cuerpo, trabaja-
mos no los síntomas, sino toda esa historia. 



Leandro Howlin

52

Historia de una aceptación y una adaptación

Andrew Taylor Still no era un académico sino un hacedor. Sus ideas no 
fueron expuestas en congresos de medicina o en las aulas de las universi-
dades, sino que nacieron y se fueron afianzando en su práctica individual. 
Comenzó atendiendo sus propios pacientes lejos de los centros académicos 
que eran las grandes ciudades, y a causa de su éxito, a medida que la gente 
acudía de lugares remotos y adquiría más y más pacientes, comenzó a re-
clutar más terapeutas a los que les enseñaba sus ideas. Esta dinámica fue 
creciendo hasta que Still estableció la Escuela Americana de Osteopatía en 
Kirksville, Missouri, en 1892. La escuela se convirtió en la base de la profe-
sión osteopática en los Estados Unidos.

A pesar de su popularidad entre los pacientes, la osteopatía enfrentó una 
oposición significativa por parte del establecimiento médico. Los osteó-
patas a menudo eran vistos como practicantes poco ortodoxos, y muchos 
médicos se negaban a trabajar con ellos o a referirles pacientes. Still, por su 
parte, no hablaba bien de los médicos, a los que muchas veces acusaba de 
empeorar la situación de los enfermos. 

El informe Flexner

Uno de los puntos de inflexión clave en la historia de la osteopatía en los 
Estados Unidos fue la publicación del Informe Flexner en 1910. El Informe 
Flexner fue una iniciativa de la American Medical Association encargado a 
la Fundación Carnegie, con el objetivo de elaborar una revisión exhaustiva 
de la educación médica en los Estados Unidos, y tuvo un profundo impacto 
en la medicina. El informe estableció estándares de educación y práctica 
médica, y, de acuerdo con ellos, examinó y calificó a todas las instituciones 
de enseñanza existentes en ese momento. 

El informe Flexner estableció lo que se conoce como el modelo biomé-
dico de la enfermedad, e introdujo cuatro cambios significativos en la me-
dicina. En primer lugar, el confinamiento de la ciencia médica a cuestiones 
biológicas, vale decir, la separación de cuerpo y mente. En segundo lugar, 
la compartimentalización de la práctica y su división en especialidades, por 
oposición a cualquier enfoque integral o integrativo. En tercer lugar, el uso 
de fármacos como terapéutica por defecto. En cuarto lugar, la segregación 



53

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

del rol del médico a uno de curación, al sacar de su campo de atención la 
prevención y las políticas de optimización de la salud general de la pobla-
ción, que pasarían a manos del estado.

Hay quien dice que tanto la orientación ideológica del informe como 
sus estándares y métodos de calificación, estaban destinados a favorecer la 
posición de mercado de John Rockefeller, quien lo financió y era propie-
tario de buena parte de los laboratorios productores de drogas medicinales 
basadas en derivados del petróleo. Si bien esto es una especulación difícil de 
demostrar, lo cierto es que la publicación del informe en 1910 condujo al 
cierre de más de la mitad de las facultades y escuelas de medicina existentes 
al no cumplir con los estándares, en particular, todas las que promovían 
terapéuticas distintas a la medicina convencional, como quiropráctica, elec-
troterapia, naturopatía y homeopatía.

La osteopatía, sin embargo, resistió. La American Osteopathic Associa-
tion logró que muchas de sus escuelas se adecuaran a los estándares pro-
puestos por el informe, de manera que no las cerraran, aunque esto implicó 
cambios significativos en su enfoque de la atención médica. Uno de los 
cambios más significativos fue alejarse del tratamiento manual y centrarse 
en el uso de medicamentos y cirugía, vale decir, orientarse hacia lo que se 
conoce como el enfoque biomédico.

Las vicisitudes de la guerra

Tanto la enseñanza como la práctica de la osteopatía lograron sobrevivir 
el informe Flexner y continuar con sus actividades, aunque poco tolerados 
por los médicos convencionales. La American Medical Association, en los 
años 20, había calificado a los osteópatas de “cultistas”, y se les negaba la 
admisión o la categoría de miembro en los hospitales. En 1923, la AMA 
declaró que era un deshonor que un médico convencional (MD) consultara 
a un osteópata (DO), y esto se hizo oficial en 1938, cuando prohibió cual-
quier relación profesional entre MDs y DOs (Gevitz, 1998).

Pero en los años siguientes, la coyuntura de la Segunda Guerra Mundial 
iba a ser significativa. Según Shawn Silver, en su artículo “Thanks, but no 
thanks” (Silver, 2012), sucedió que muchos osteópatas se alistaron para par-
ticipar como médicos en el frente, pero el gobierno se negó a aceptarlos: solo 
serían reconocidos como médicos en la guerra los médicos convencionales. 
De manera que los osteópatas no pudieron viajar al teatro de operaciones, y 
tuvieron que quedarse en casa. Esto, que pareció una victoria para la medici-
na convencional, tuvo un efecto inesperado: ante la migración de la mayoría 



Leandro Howlin

54

de los médicos al frente, la población local sufrió una escasez de médicos, y 
tuvo que acudir a las prácticas de los que quedaban: los osteópatas. Cuando 
la guerra terminó y los médicos volvieron a sus prácticas, se encontraron con 
que muchos de sus pacientes habían migrado a la osteopatía. Esta situación 
produjo un equilibrio de poderes, y la AMA tuvo que negociar.

En estas negociaciones, la osteopatía logró ser reconocida como una 
práctica médica válida, y que los osteópatas fueran aceptados para integrar 
la AMA. Pero esta aceptación no fue gratuita. La implementación de la 
medicina estadounidense estaba regulada por el sistema de seguros médi-
cos, que exigía la compartimentalización de especialidades según su campo 
de aplicación, de manera que los osteópatas necesitaron definir su objeto 
clínico para poder categorizarse como una especialidad médica.

El viraje filosófico

Eso fue una renuncia brutal, porque la osteopatía no puede ser una es-
pecialidad médica. Lo que diferencia a la osteopatía de la medicina con-
vencional es el enfoque clínico, y no el objeto de aplicación. La disciplina 
osteopática está caracterizada por ver al cuerpo como una unidad, por ser 
una práctica manual, por buscar las causas de las aflicciones, por establecer 
un diagnóstico y un tratamiento personalizados, y por intervenir lo justo 
y necesario para restablecer los procesos naturales de autocuración. Todos 
estos principios se oponen a los valores fundantes del modelo biomédico, 
donde se resalta la separación de cuerpo y mente, la terapéutica base es 
farmacológica, se tiende a tratar los síntomas, se implementan diagnósticos 
y tratamientos generalizados (medicina basada en la evidencia), y se inter-
viene siempre que sea posible.

Lo que diferencia a la osteopatía de 
la medicina convencional no es 
el objeto al que se aplica, sino 

el enfoque clínico.

Por tanto, la adecuación a las instituciones médicas oficiales y a la im-
plementación de sistemas de seguros médicos debía corresponder una acep-
tación, aunque fuera implícita, del modelo biomédico. En la osteopatía de 
Estados Unidos esto se plasmó en 1953, con la declaración de consenso de 



55

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Kirksville y la publicación de The Osteopathic Concept, que, entre otras 
cosas, modificó los principios de la osteopatía. 

Los principios quedaron oficializados de esta manera:
– El cuerpo es una unidad.
– El cuerpo posee por sí mismo mecanismos reguladores.
– La estructura y función del cuerpo están recíprocamente interrelacio-

nadas.
– La terapia racional se basa en entender la unidad del cuerpo, sus me-

canismos propios de regulación y la interrelación estructura-función.
Una de las modificaciones fue la de quitar la ley de la arteria, aun si la 

importancia de este principio estaba explícita en su calificación de “supre-
ma”. Este concepto era fundamental en el sentido de que guiaba el camino 
del razonamiento clínico. Para llenar este vacío, se agregó este otro: “La 
terapia racional se basa en la comprensión de la unidad del cuerpo, los me-
canismos de autorregulación y la interrelación de estructura y función”.9

Pero el cambio más significativo fue la modificación del principio de 
“la estructura gobierna la función” a “la estructura y la función están in-
terrelacionadas”. Este cambio no es banal, porque ese principio era el que 
legitimaba la práctica manual: si existe una disfunción, es posible corregirla 
por medio de modificaciones manuales a la estructura, porque “la estructura 
gobierna la función”. Pero si la estructura y la función están simplemente 
relacionadas de manera bidireccional, no solo la práctica manual ya no tie-
ne preeminencia, sino que es posible actuar directamente sobre la función, 
incluso para modificar la estructura. Este cambio era necesario para que los 
DOs pudieran prescribir drogas farmacéuticas. De todas las concesiones fi-
losóficas al modelo biomédico, esta es la que se encuentra más en oposición 
al pensamiento de Andrew Taylor Still.

De “lesión osteopática” a “disfunción somática”

Los cambios en la filosofía fundante pueden rastrearse siguiendo la evo-
lución del concepto de ‘disfunción somática’. 

9	 Martinke (1991), por su cuenta, quizás reconociendo la omisión de una guía orientativa del cami-
no del razonamiento clínico, agrega otros tres a modo de corolario, que parecen un buen resumen 
de lo que sería la ley de la arteria:- El movimiento de los fluidos corporales es esencial para el 
mantenimiento de la salud.- Los nervios juegan un papel crucial en el control de los fluidos del 
cuerpo.- Hay componentes somáticos de la enfermedad que no son solo manifestaciones de la 
enfermedad, sino también factores que contribuyen al mantenimiento del estado de enfermedad.



Leandro Howlin

56

En Estados Unidos, los osteópatas fueron reconocidos como una espe-
cialidad médica, y dado que las distintas especialidades médicas se ocupan 
de distintas cosas y esta segregación teleológica es importante para la admi-
nistración de los seguros médicos, la lesión osteopática pasó a ser “aquello 
de lo que se ocupan los osteópatas”. Y así como un gastroenterólogo se 
ocupa de las distintas enfermedades del sistema digestivo y un traumatólo-
go de los distintos tipos de daño de tejidos musculoesqueléticos, apareció 
la necesidad de definir la lesión osteopática como una entidad que fuera 
responsabilidad únicamente de los osteópatas.

Con esta intención, a principios de los años 70, Ira Rumney promo-
vió el cambio de nombre, de “lesión osteopática” a “disfunción somática”.  
Esta idea perseguía dos objetivos. Por un lado, quitar del nombre la pala-
bra “osteopática”, que detenta una circularidad que los sistemas de seguros 
médicos no toleran (una lesión osteopática es el tipo de lesión de la que se 
ocupan los osteópatas, y los osteópatas se ocupan de lesiones osteopáticas). 
Por otro, desvincularse del término “lesión”, del que ya se ocupaban otras 
especialidades médicas. 

En este sentido, una disfunción somática no es una lesión (porque no 
hay daño material), pero tampoco una simple disfunción (en la que lo es-
tructural no parece jugar ningún papel). La conjunción de las dos palabras, 
“disfunción” y “somática”, pareciera indicar que es un problema en la rela-
ción entre estructura y función, y no en solo uno de esos ámbitos.

De esta manera, el campo de aplicación de la osteopatía quedó diferen-
ciado. De las lesiones, se ocuparían los cirujanos y los traumatólogos, de 
disfunciones a secas se ocuparían las distintas especialidades médicas, y los 
osteópatas se ocuparían de problemas intermedios, que son somáticos, pero 
sin ser lesiones. De esta manera, los osteópatas lograron encontrar un lugar 
libre en el catálogo de especialidades médicas, en la vecindad de traumató-
logos y fisioterapeutas.

La escucha como elemento de resistencia

En ese escenario, la osteopatía parecía condenada a ser absorbida por la 
medicina convencional como una especialidad más. Pero, en esa coyuntura, 
sucede un acontecimiento salvador: el nacimiento de la escucha.

Hablo del nacimiento de la escucha porque es el tema de este texto, pero 
en realidad lo que nace es toda una teoría y un enfoque particulares de la 
clínica: el concepto de osteopatía craneal y todo el corpus del trabajo de Su-
therland, con la escucha incluida. Este concepto atesora esta particularidad: 



57

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

no hay manera de asimilarlo a la filosofía de la medicina convencional. Esto 
se debe a varias razones: no es medible, es difícil de transmitir por medio 
de gráficos, estadísticas o incluso textos de manual, pero, sobre todo, no es 
verificable mediante artilugios tecnológicos objetivos como resonancias o 
análisis de sangre. La escucha es claramente manual y además es necesaria-
mente holística.

La inclusión de los conceptos craneales y la escucha dentro del canon 
osteopático frenó la tendencia migratoria hacia el modelo biomédico e im-
pidió que la medicina convencional canibalizara la práctica osteopática, pero 
no fue suficiente para corregir el curso de la teoría e instrucción osteopáticas 
y traerlas de vuelta a la concepción original holística propuesta por Still. Las 
instituciones oficiales eran lo suficientemente fuertes como para mantener 
cautiva la osteopatía dentro del ámbito biomédico, y continuaban enajenan-
do las prácticas craneales en general y a la escucha en particular.

Esta convergencia de las dos fuerzas, la escucha anclando la osteopatía 
hacia un modelo holístico, y la tendencia de las instituciones oficiales a 
llevarla a un modelo biomédico, generó una coyuntura particular donde 
ninguna de las dos tiene preeminencia sobre la otra.

Se produjo entonces una polarización. Muchos osteópatas se resistieron 
a los conceptos nuevos, y muchos se fanatizaron. Así como hay una corrien-
te que seculariza la osteopatía intentando acercarla al pensamiento cientí-
fico y, por lo tanto, ignora la escucha, hay otra corriente que romantiza a la 
escucha y, por lo tanto, ignora la deducción lógica de la cadena disfuncional. 
Si bien la mayoría de los osteópatas terminaron -y terminan- ubicándose en 
alguna posición intermedia, una extrapolación de esa dicotomía ocasionó 
un cisma, donde aparecieron la osteopatía estructural y la craneosacra.

Estructural y craneosacra son dos grandes corrientes de la osteopatía, 
que se alinean más o menos con dos grandes estilos de acercamiento al 
cuerpo: los mecanicistas y los vitalistas. Estas dos corrientes están ordena-
das según el eje biomecánico/espiritualista que polariza la epistemología 
médica en general. No obstante, dado que ambas se mueven dentro de la 
osteopatía, no mantienen posiciones tan extremas. No son ideologías tan 
alejadas como para constituir distintas disciplinas, pero en muchos casos 
realizan aproximaciones o descripciones desde distintos paradigmas. Mu-
chos terapeutas en su clínica, y sobre todo muchos autores en sus libros, se 
vuelcan hacia alguna de estas dos vertientes. En las posiciones más extre-
mas, la actitud respecto de la escucha, o al menos la forma de hablar de ella, 
es un poco distinta. En ese juego de fuerzas que atrae a la osteopatía desde 
polos opuestos, los craneosacros son los que se ubican más cerca del polo 
esotérico, y los estructurales, del polo biomédico.



Leandro Howlin

58

La mayoría de las instituciones osteopáticas de educación adoptan algu-
na posición intermedia, donde se desarrollan tanto las técnicas estructurales 
biomecánicas como las técnicas más sutiles de escucha. Esto es correcto, 
pero el problema es que estas dos nociones no terminan de integrarse, y 
muchas veces se enseñan casi como dos cosas separadas: en tal escenario, 
se adoptan técnicas estructurales; en tal otro, escucha.10 En este contexto, la 
escucha adquiere características de enseñanza esotérica.

Hubo una mistificación de la escucha, y esa mistificación hizo que mu-
chas veces se olvidara de pensar como Still, aun si el mismo Sutherland in-
sistiera una y otra vez que había que pensar como Still.11 Esta mistificación 
a menudo da como resultado una desviación de la búsqueda recursiva de 
las causas de una aflicción y un alejamiento de la intención de respetar los 
mecanismos naturales de autocuración.

En algunos casos, la implementación de la escucha puede desviarse del 
razonamiento clínico patrocinado por Still. En lugar de seguir el enfoque 
de Still de anotar mentalmente una anormalidad y continuar investigando 
hasta construir una cadena etiológica, algunos osteópatas prefieren corregir 
inmediatamente algo anormal una vez que lo sienten. Esto contrasta con 
el concepto de Still, que enfatiza entender las causas subyacentes antes de 
intervenir. El enfoque ideal es corregir solo lo suficiente para facilitar el 
proceso de autocuración del cuerpo, alineándose con la visión de Still de 
permitir que los mecanismos naturales de curación tomen precedencia.

Dice Rollin Becker (2000): “La osteopatía es ante todo una profesión 
pensante, con un diagnóstico pensante y un tratamiento pensante. No hay 
un momento en el que pueda dejar de pensar con cada diagnóstico y tra-
tamiento. Es demasiado fácil caer en la práctica descuidada de encontrar 
una disfunción, hacer lo que quieras y esperar que sirva de algo. Eso no es 
osteopatía”.

Mientras mistifiquemos la escucha, mientras la pensemos como una es-
pecie de magia o superpoder, la romantizamos, y romantizar la escucha es 
un privilegio de clase. Nos da la idea de que somos parte de unos pocos ele-
gidos, y transforma al aprendizaje y práctica de la escucha en un fenómeno 
esotérico.

10 “Existe una tendencia consciente e inconsciente a separar en nuestro pensamiento la osteopatía 
craneal de la osteopatía corporal. Necesitamos eliminar esta noción de separación de nuestro 
pensamiento, consciente e inconscientemente. Es fundamental que eliminemos esta dicotomía en 
nuestro pensamiento” (Becker, 1997)

11  “El trabajo de A. T. Still nos dio la ciencia de la osteopatía. El trabajo de W.G. Sutherland nos 
dio el mecanismo respiratorio primario con su anatomía y fisiología detalladas, no como un com-
ponente separado del trabajo del Dr. Still, sino como una unidad integrada con la ciencia de la 
osteopatía”. (Becker, 1997)



59

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Este es justamente el eje problemático actual: hay que desromantizar la 
escucha para darle poder.

Romantizar la escucha es 
un privilegio de clase.

Coyuntura y oportunidad

Hoy en día sobreviene una coyuntura cultural distinta. El escenario 
epistémico actual se caracteriza por una tendencia creciente hacia enfo-
ques más holísticos de la salud, donde la gente busca tratamientos que 
aborden no solo sus síntomas físicos, sino también sus necesidades emo-
cionales, sociales y espirituales. Esta tendencia está impulsada por dos 
razones: 1) una paulatina consciencia de las limitaciones de la medicina 
convencional, que a menudo se basa en un enfoque reduccionista y bio-
médico de la salud y descuida el contexto más amplio de la vida de los 
pacientes, y 2) una resistencia de los pacientes a ser objetificados, lo que 
los lleva a buscar alternativas que les ofrezcan agencia12. Como resulta-
do, muchas personas recurren a prácticas de medicina complementaria, 
entre las que se incluye la osteopatía, que ofrecen una perspectiva más 
holística de la salud y la curación.

La osteopatía, en particular, tiene el potencial de beneficiarse de esta 
tendencia hacia enfoques holísticos de la salud. La coyuntura epistémica 
actual presenta una oportunidad para que la osteopatía recupere sus valo-
res holísticos y su estatus como una complementación viable a la medicina 
convencional. Esta oportunidad debería ser aprovechada, en dos sentidos. 

Por un lado, para modificar los principios de la osteopatía y acercarlos a la 
idea original, que era más holística. Esto es lo que entendemos, con muchos 
otros autores, cuando decimos que hay que volver a pensar como Still13. 

Por el otro, para integrar la escucha dentro de la filosofía osteopática. 
Estas dos propuestas podrían capitalizar la tendencia actual. Por un lado, 

aproximar la utilización de la escucha hacia un razonamiento clínico. Por el 

12 Agencia: La capacidad de actuar o de elegir qué acción tomar de forma activa e independiente.

13 Como dicen Julieta Hosselet, DO y Julián Aguilar, DO (2022): “La osteopatía estará a salvo 
en manos de aquellos que mantengan pura la filosofía de Still y no corran tras el éxito y 
reconocimientos de sus técnicas”.



Leandro Howlin

60

otro, recuperar los ideales holísticos de los principios de la osteopatía. Estos 
dos objetivos se pueden resumir en una sola frase: hay que acercar la filo-
sofía y la escucha. Y así como se puede resumir en una sola frase, se puede 
cumplir en un solo paso. Se puede al mismo tiempo utilizar la escucha como 
herramienta de legitimación para devolver los principios de la osteopatía a 
su visión original, y al mismo tiempo integrar la escucha desde esos mismos 
principios recuperados y reivindicados.

La escucha como herramienta ideal

De lo dicho en este capítulo y el anterior, ya dije que puedo resumir mi 
postura en dos proposiciones: 1) la osteopatía es una filosofía, y esta filosofía 
es un razonamiento clínico particular, que nombramos como “pensar como 
Still”, y 2) la escucha es la herramienta cardinal de la osteopatía. Esas son las 
dos premisas de la osteopatía para mí. Pero estas dos proposiciones parecen 
oponerse. Por un lado, propongo reencauzar la práctica osteopática para 
volver a pensar como Still, y por otro recuperar, potenciar y explotar la es-
cucha, pero Still no habla de escucha. ¿Cómo superar este dilema? Veamos.

Still nos brindó los lineamientos de un objetivo clínico, con una estrate-
gia y un proceso para alcanzarlo, y también definió el campo de aplicación, 
una guía de razonamiento clínico y una herramienta terapéutica.

El objetivo del abordaje es restaurar el mecanismo de autocuración 
natural del cuerpo. La estrategia interpretativa es investigar y tratar a la 
persona y no la patología. La ejecución se realiza buscando las causas de 
las disfunciones que presenta el paciente. El horizonte de aplicación es 
la totalidad somatopsíquica de la persona. El criterio clínico es la ley de 
la arteria, que nos propone detectar interferencias en los intercambios 
energéticos e informáticos corporales (por “arteria” hay que entender todo 
sistema de comunicación: arterias, venas, vasos linfáticos, ventrículos ce-
rebrales y también nervios). Los métodos terapéuticos son los procedi-
mientos manuales.



61

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Diagnóstico Tratamiento

Abordaje Autopoiético Entender por qué no se está 
autocurando.

Horizonte Holístico
Las disfunciones pueden 
manifestarse en cuerpo, 

mente o alma.

Interpretación Idiográfica

Buscar qué le sucede a esta 
persona, y no interpretar 

sus signos en base a 
estándares estadísticos.

Criterios Cibernéticos
Evaluar las vías de 

comunicación circulatorias, 
nerviosas y mecánicas.

Métodos Manuales

Ejecución Etiológica Buscar las causas de las 
disfunciones.

Restaurar la capacidad 
de autocuración.

En la elección de técnicas, 
considerar efectos en cuerpo, 

mente y alma

Tratar al paciente, y no 
la enfermedad.

Restaurar las vías de 
comunicación circulatorias, 

nerviosas y mecánicas.

Las técnicas manuales.

Tratar las causas de las 
disfunciones, y no las 

desviaciones emergentes.

En el diagnóstico, busco armar un modelo fisiológico del paciente para 
ver por qué no se está curando. Para eso, voy remontando las disfunciones 
hacia sus causas, encontrando otras disfunciones originantes que agrego al 
modelo. Estas disfunciones pueden estar en el cuerpo, la mente o las emo-
ciones, y las relaciones entre ellas pueden ser de tipo vascular, nervioso o 
mecánico.

En el tratamiento, busco desnaturalizar la cadena disfuncional para li-
berar el proceso de autocuración. Para eso, voy liberando las disfunciones 
primarias, preponderantes y perpetuantes que desarticulan la totalidad de la 
cadena. La forma de liberarlas es restaurando el intercambio interno vascu-
lar, nervioso o mecánico mediante intervenciones manuales.

Según este razonamiento, en la osteopatía no había una herramienta 
de diagnóstico idiosincrática. La propuesta por Still era conocer la ana-
tomía al dedillo y pensar como mecánicos, dos ideas muy válidas, pero no 
lo suficientemente detalladas como para distinguirse de otras prácticas 
médicas. Fue Sutherland el que proveyó la herramienta de diagnóstico: 
la escucha. Su razonamiento podría haber sido: dado que la estructura 
gobierna la función y la vida es movimiento, y usamos esos principios para 
tratar disfunciones actuando sobre la estructura, esos mismos principios 



Leandro Howlin

62

podrían aplicarse al diagnóstico, de manera que, sintiendo la estructura, 
puedo deducir la disfunción. De esta manera, podemos agregar la escucha 
al cuadro de una manera casi inmediata:

Diagnóstico Tratamiento

Abordaje Autopoiético Entender por qué no se está 
autocurando.

Horizonte Holístico
Las disfunciones pueden 
manifestarse en cuerpo, 

mente o alma.

Interpretación Idiográfica

Buscar qué le sucede a esta 
persona, y no interpretar 

sus signos en base a 
estándares estadísticos.

Criterios Cibernéticos
Evaluar las vías de 

comunicación circulatorias, 
nerviosas y mecánicas.

Métodos Manuales

Ejecución Etiológica Buscar las causas de las 
disfunciones.

Restaurar la capacidad 
de autocuración.

En la elección de técnicas, 
considerar efectos en cuerpo, 

mente y alma

Tratar el paciente y no 
la enfermedad.

Restaurar las vías de 
comunicación circulatorias, 

nerviosas y mecánicas.

Las técnicas manuales.La escucha

Tratar las causas de las 
disfunciones, y no las 

desviaciones emergentes.

Pareciera que la escucha no es simplemente una herramienta agregada 
más, sino que viene a completar el cuadro de elementos teóricos. Sutherland 
encontró la herramienta exacta que provee un procedimiento diagnóstico 
manual, cuya posición estaba vacante. Encaja tan a la perfección, que es 
casi inmediato integrar el aporte de Sutherland con el pensamiento de Still. 
Más específicamente, construir un modelo teórico-académico que integre 
la escucha dentro de los lineamientos propuestos por Still, de manera que 
no se constituya en una entidad independiente que muchas veces termina 
contraponiéndose a los otros lineamientos.

Esa empresa requiere varios pasos: demostrar que la escucha es un pro-
cedimiento de diagnóstico no solo eficaz sino también idiosincrático, recu-
perar las cualidades holísticas de la filosofía de la osteopatía, mostrar que la 
escucha armoniza con esos principios “holísticos”, y finalmente mostrar que 
una práctica que incluya a la escucha no puede ser otra cosa que holística, y 
que una disciplina holística no puede no incluir algún tipo de escucha.

El primero de esos pasos es legitimar la escucha en tanto herramienta 
de diagnóstico, en particular, mostrar cómo permite un diagnóstico que no 



63

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

reemplaza, sino que incluye, encapsulado, el razonamiento clínico propues-
to en la filosofía osteopática.

El Cuerpo y La Escucha quiere ser una aproximación a este primer paso.





65

3. El tacto

El dualismo cartesiano

En 1641, René Descartes publicó sus Meditaciones Metafísicas. En ese 
libro, sin sospechar que el revuelo que estaba por generar iba a perdurar por 
siglos, estableció las bases para legitimar el dualismo cuerpo/mente, que 
ya se venía pergeñando en las clases sociales privilegiadas. Básicamente, 
consistía en decir que el cuerpo y el alma (o la mente) son sustancias de ín-
dole fundamentalmente distinta, donde el cuerpo es una sustancia extensa 
(que ocupa lugar) y el alma es una sustancia pensante (que no ocupa lugar). 
No era la primera vez que alguien las trataba como cosas separadas, pero 
Descartes implantó una separación tan categórica, donde ninguna de las 
sustancias tiene comunicación con la otra, que la división adquirió carácter 
paradigmático.

Organismo
Descartes

Cuerpo

Mente

Era el argumento que hacía falta para quitarle a la Iglesia Católica su in-
jerencia sobre el cuerpo, que impedía cualquier avance en los conocimientos 
médicos. Como la enfermedad era considerada un castigo divino y la cura 
se canalizaba por la oración y el perdón, cualquier estudio etiológico era 
impensable. Y como, según el dogma católico, los cuerpos tenían que estar 
intactos para que el alma llegara al cielo, estaba prohibida la disección y 
estudio de cadáveres. Gracias a Descartes, pudieron desarrollarse disciplinas 
que estaban estancadas desde la antigüedad, como la anatomía, la fisiología, 
la patología y la etiología.



Leandro Howlin

66

Pero al mismo tiempo, ese materialismo en el que la medicina concentró 
todo su aliento redujo su objeto de estudio y obligó a desechar o modificar 
algunos de los principios que habían estipulado los padres de la medicina 
clásica. El organismo empezó a ser visto como una suma inanimada de 
partes, una máquina operada por la causalidad mecánica, y no como una 
entidad viva. La enfermedad pasó a ser una desviación del funcionamiento 
correcto, y con esto, la salud empezó a considerarse como la ausencia de 
enfermedad. El viejo precepto de “tratar al paciente y no la enfermedad” se 
desdibujó ante la alienación del cuerpo. Cuando el cuerpo se despersonali-
za, necesariamente la enfermedad debe despersonalizarse también.

Hubo que esperar tres siglos, hasta la década de 1940, para que filóso-
fos como Gilbert Ryle se atrevieran a criticar el dualismo cartesiano y que 
Merleau-Ponty introdujera el concepto de “cuerpo propio” (le corps propre) 
en oposición al cuerpo objeto, y muchos años más para que estos conceptos 
fueran asimilados por la epistemología primero y por la medicina después, 
y tuvieran algún resultado visible. 

Dentro de la medicina, hubo varios intentos de superar esta división que 
no obtuvieron grandes resultados. Esfuerzos de la primera mitad del siglo 
XX, como los trabajos de Hans Selye y Walter Cannon sobre el estrés, el de 
T. C. Graves sobre el efecto placebo y el de Franz Alexander sobre medicina 
psicosomática, tuvieron una gran aceptación inicial, pero la fuerza con la que 
está instalado el dualismo en las mentes médicas, más el interés económico de 
algunas corporaciones, los redujeron a una posición casi pintoresca. En la se-
gunda mitad del siglo XX, todos los intentos de unificación cuerpo/mente en 
las ciencias de la salud (como los de Henri Laborit, Joyce McDougall, Robert 
Ader o John Sarno) fueron directamente alienados o aislados.



67

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Ahora algo cambió. Es como si los libros de Merleau-Ponty se hubieran 
perdido en las bibliotecas de las universidades de medicina por medio siglo 
y los encontraron recién ahora. Solo en los últimos años la filosofía médica 
occidental empezó a sospechar la visión objetual del cuerpo y a darle más 
difusión a las concepciones holísticas, desde discusiones epistemológicas 
dentro del mundo académico médico, hasta su adopción en los tratamientos 
clínicos corrientes, como en los casos de mindfulness, psiconeuroinmunolo-
gía y las terapias cuerpo/mente. 

La osteopatía es una de estas medicinas holísticas, y me atrevo a decir 
que uno de sus rasgos distintivos es que pone el foco justo ahí en los dos 
terrenos donde se evidencia el ensamblaje de mente y cuerpo: las emociones 
y las sensaciones y, entre estas últimas, el tacto de manera particular. En la 
clínica diaria, estas dos entidades son habituales y están relacionadas. Por 
un lado, las sintomatologías de causa emocional no son raras, y por otro, la 
interacción osteopática suele despertar emociones. 

En este capítulo y el siguiente vamos a elaborar una breve introducción 
al tacto y la sensopercepción. Veamos un poco el tacto.



Leandro Howlin

68

El tacto como co-presencia

La superficie táctil y el sentido del tacto forman el acoplamiento entre 
mis procesos mentales y el mundo físico, y están justo en el medio entre lo 
que es adentro y lo que es afuera14. La superficie táctil delimita lo que soy yo.

Como dice Deane Juhan (1987): “Frotándome contra el mundo, me de-
fino yo mismo a mí mismo”.

En la filosofía, particularmente en la fenomenología, los sentidos se 
constituyeron en el puntal de escape del dualismo cartesiano. Pensemos 
que los sentidos son los únicos que posibilitan el pasaje de información 
entre la sustancia extensa y la sustancia pensante, y, por lo tanto, ocupan una 
posición de conjunción. Merleau-Ponty decía que las sensaciones no son ni 
puramente extensas ni puramente pensantes, sino ambas cosas. Pero, entre 
los sentidos, el tacto tiene una categoría especial, porque es el encargado de 
percibir la sustancia extensa en su misma extensión.

Como dice Massie (2013): “el tacto principalmente da acceso a los cuer-
pos qua cuerpos, experimentamos la presencia, la sustancialidad de las sus-
tancias materiales. El color, el sonido, el olor y el sabor de algo se refieren, 
por supuesto, a la sustancia material a la que pertenecen; pero lo hacen 
indicándolo, presuponiéndolo; no expresan su materialidad. El tacto, por el 
contrario, es el sentido de la materialidad por excelencia; y esto solo puede 
ocurrir si la experiencia de presencia es una experiencia de co-presencia”.

Este concepto de co-presencia merece especial consideración. Los sen-
tidos se clasifican en telepáticos y peripáticos. Los telepáticos son aquellos 
que no necesitan estar en contacto con el objeto percibido, sino que lo per-
ciben mediante un medio ajeno tanto al sujeto como al objeto. Son la vista, 
que percibe mediante la luz, y el oído, que percibe mediante ondas sonoras. 
Los peripáticos son los que necesitan estar en contacto con el objeto perci-
bido, porque no utilizan un medio de transmisión. Son el gusto, el olfato y 
el tacto. Si bien es claro que el gusto y el tacto necesitan estar en contacto, el 
caso del olfato es menos claro, porque puedo, por ejemplo, oler una monta-
ña de basura sin tocarla. Sin embargo, lo que percibe el olfato son partículas 
de basura que están en el aire, penetran en los conductos nasales y son reco-
nocidos por el epitelio olfatorio. Perdón por la revelación desagradable, pero 
si no lo sabías, cuando oliste algo podrido es porque un poco de lo podrido 
entró en tu nariz.

14	  Massie (2013): “El sentido del tacto se produce en el umbral de la distinción entre interior y 
exterior”.



69

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La vista y el oído muestran lo que está allí. El olfato muestra lo que está 
por aquí cerca. El tacto y el gusto muestran lo que está aquí.15

Dado que los medios de transmisión necesitan de cierto tiempo para 
viajar desde el objeto al sujeto percipiente, en los sentidos telepáticos (pero 
también en el olfato) sucede otro fenómeno particular: lo percibido es parte 
del pasado, y el objeto podría ya no estar allí. Ayer, por ejemplo, mi tía Fefe 
volvió de hacer unas compras, arrugó la nariz, y me preguntó si había esta-
do Carlos. Carlos es un amigo, que efectivamente había pasado por casa a 
dejarme unas cosas y se había ido. Carlos fuma, aunque no había fumado en 
casa, pero Fefe tiene nariz de sabueso. Un buen ejemplo de cómo el olfato 
puede percibir objetos del pasado, porque no percibe los objetos de manera 
directa, sino las estelas de su paso por el mundo. 

Con la vista y el oído sucede algo similar, pero como los medios son 
menos persistentes, el efecto es notorio en tiempos más largos o grandes 
distancias. A veces oímos al pasaje de un avión, y cuando miramos al cielo, 
ya no está ahí. Para la vista, necesitamos recurrir a distancias astronómicas. 
Para muchas de las estrellas que vemos, la luz recorrió el espacio por miles 
o millones de años, y quizás hace rato que ya no existen.

Esto es lo que sabemos del mundo: si veo u oigo algo, estuvo allí antes. Si 
huelo algo, estuvo por aquí antes. Si toco o saboreo algo, está aquí ahora.16

Pero el tacto tiene una característica adicional que lo diferencia del gus-
to y el olfato, y lo acercan aún más al objeto percibido. El gusto y el olfato 
necesitan la percepción directa de una parte del objeto percibido, pero no 
pueden percibirlo en su totalidad. Es más, solo pueden percibir una de sus 
propiedades, y de esa propiedad deducir la presencia. El tacto, en cambio, 
percibe al objeto de manera directa. El tacto es contiguo de manera pura y 
completa.

De estímulos proximales y distales a la proyección

Sin embargo, esta inmediatez del tacto puede complicarse si considera-
mos la diferencia entre estímulos proximales y distales. 

15	  Massie (2013): “La vista, el olfato y el oído ocurren a distancia, mientras que el tacto y el gusto 
(que Aristóteles trata como una especie de tacto) requieren contigüidad”.

16	 Esta característica es fundamental para cuando hablemos de la escucha como estado, en particular, 
como un estado alterado de consciencia. Naval Ravikant dice que la meditación es desconectarnos 
de la sociedad y escucharnos. En ese sentido, dado que es aquí y ahora, el tacto es el escenario 
propicio para establecer estados meditativos.



Leandro Howlin

70

Hay dos tipos de estímulos sensoperceptivos: los proximales y los dista-
les. El estímulo distal es el objeto que existe; el estímulo proximal es el que 
llega a mi percepción. Cuando veo un árbol, el estímulo proximal es la luz 
que es captada por mi retina después de reflejarse en las hojas, y el estímu-
lo distal es el árbol en sí mismo y todas sus componentes (tronco, ramas, 
hojas) y características (altura, color, movimiento). El estímulo proximal es 
un manojo de energía que actúa directamente sobre un receptor sensorial, 
produciendo un efecto físico inmediato llamado transducción, que es el pa-
saje de una forma de energía a otra (por ejemplo, la energía lumínica que 
llega a la retina y se transforma en impulsos bioeléctricos que pueden ser 
transportados por los nervios). El estímulo distal es el aspecto de la realidad 
que causa el estímulo proximal y es el referente del acto sensoperceptivo. Lo 
que siento es el estímulo proximal. Lo que percibo es el estímulo distal, y es 
este el que me llega a la cognición. No tengo consciencia de ver la luz, sino 
de ver el árbol.

Glosario: Estímulos proximales y distales

Egocentro: Marco de referencia donde se localizan las 
entidades sensopercibidas, cuyo origen es el sujeto percipiente.

Proximal: Forma de referenciar, de entre dos o más entidades, 
la que está más cercana al egocentro.

Distal: Forma de referenciar, de entre dos o más entidades, la que 
está más lejana del egocentro.

Estímulo proximal: El estímulo proximal, por oposición al 
estímulo distal, es el estímulo perceptivo que llega a los órganos de 
mis sentidos. Ejemplo: en la percepción visual de un árbol, el 
estímulo proximal es la luz que impacta mi retina, mientras que el 
estímulo distal es el árbol mismo en el que la luz se refleja.

Estímulo distal: El estímulo distal, por oposición al estímulo 
proximal, es la entidad real que da origen a los estímulos percepti-
vos que llegan a los órganos de mis sentidos. Ejemplo: en la 
percepción visual de un árbol, el estímulo proximal es la luz que 
impacta mi retina, mientras que el estímulo distal es el árbol mismo 
en el que la luz se refleja.

En la vista, el estímulo proximal es la luz que impacta la retina y el 
estímulo distal es el árbol. En el tacto el estímulo distal y el proximal son 
el mismo. En la vista yo no percibo al árbol porque el árbol está lejos; yo 
percibo la luz, que es un mediador entre el árbol y mi persona. En el tacto 



71

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

yo sí percibo al objeto que estoy percibiendo porque no hay un mediador; el 
objeto que impacta mi sensor táctil tiene que ser inmediato.

A partir de este razonamiento, parecería que el único tacto posible es 
proximal. Sin embargo, puedo pensar casos donde siento de manera táctil 
algo con lo que no estoy en contacto. Por ejemplo, si mi perro Pipa apoya su 
cabeza encima de mi pantalón, lo siento en la pierna como si me estuviera 
tocando, aunque toque la tela y no a mí. O si, andando en el auto, el pavi-
mento cambia de asfalto a ripio. O si pongo la mano en el suelo y siento los 
caballos galopando a cien metros. En estos ejemplos, no estoy en contacto 
directo ni con Pipa, ni con el pavimento, ni con los caballos, y, sin embargo, 
los percibo, y los percibo mediante el tacto. 

Lo que sucede aquí es que del objeto percibido de manera directa (el 
pantalón, el auto, el suelo) desgloso variaciones perceptivas. A partir de esas 
variaciones deduzco influencias lejanas (estos bordes rígidos que siento en la 
pierna no pueden ser del pantalón mismo), y le asigno esas diferencias a una 
entidad que se encuentra más allá (estos bordes deben pertenecer a algo que está 
del otro lado de mi pantalón), e incluso deduzco características de esa otra 
entidad (estos bordes parecen los huesos del hocico de un perro) y puedo llegar a 
identificarla sin tocarla directamente (esta sensación debe venir de la cabeza 
de Pipa, que está apoyado en mi pantalón). Puedo identificar el objeto distal 
sin tocarlo directamente; es decir, “proyecto” mi sensación táctil más allá 
del objeto percibido de manera directa. A partir de características del tacto 
proximal, puedo establecer un tacto distal. El objeto proximal se vuelve tác-
tilmente transparente.

Para analizar este fenómeno de “proyección”, veamos un ejemplo más en 
detalle. Supongamos que estoy en un cuarto oscuro, sosteniendo una pelota 
de básquet sobre una mesa. Con solo mover la pelota, puedo detectar dónde 
termina la mesa. Puedo rodar o deslizar la pelota sobre la superficie, y cuan-
do llegue al borde, voy a sentir una disminución de la resistencia y me voy 
a dar cuenta de que, si sigo, la pelota se va a caer. Si me detengo justo antes 
del borde, puedo mantener la pelota contra la arista de la mesa, recorrién-
dola para un lado o para el otro para explorar el perímetro. De esta manera, 
puedo determinar si la mesa es rectangular o redonda, y dar una aproxima-
ción bastante exacta de su tamaño, todo sin haberla visto ni haberla tocado 
directamente, solo con ese tacto proyectado a través de la pelota. 

Además, con la pelota puedo sentir objetos sobre la mesa. Con una pe-
lota de básquet no tendré un tacto demasiado fino, pero si hubiera sobre la 
superficie de la mesa una banana y un lápiz, al encontrarlos con la pelota en 
el recorrido podría reconocer cuál es cuál.

En este ejemplo, toco la pelota de básquet, pero proyecto mi percepción 



Leandro Howlin

72

del otro lado. Esta proyección es en parte un proceso cognitivo, donde adju-
dico ciertos movimientos anómalos de la pelota a entidades que están más 
allá de ella, pero también en parte un proceso corporal. El tacto es enactivo. 
Si no pongo presión, me quedo sintiendo la superficie de la pelota, y no 
puedo proyectar. Si pongo demasiada presión, evito que la pelota se mueva, 
y siento su elasticidad en lugar de los objetos que existen detrás de ella. Para 
poder utilizar la pelota como medio de transmisión de información táctil, 
necesito emparejar la presión de mi mano con la resistencia de la pelota. A 
este proceso lo llamo “reclutar” a la pelota como parte de mi sistema senso-
perceptivo.

Supongamos que tomo una lapicera de una punta y apoyo el otro extre-
mo en la panza de mi tía Fefe. Sin mirar, puedo recorrer con la lapicera y 
encontrar el ombligo. Mi percepción está en la punta de la lapicera. Ahora 
me pongo un guante, tomo la lapicera y hago lo mismo. Después lo repito 
no apoyándola directamente sobre la piel, sino sobre la blusa floreada de 
mi tía. Aun después de añadir esos obstáculos, puedo percibir la posición 
y forma del ombligo. Estoy reclutando el guante, la lapicera y la blusa para 
que sean parte de mis órganos de percepción.

Pero si en vez de todo eso tomo una almohada, ya no puedo percibir el 
ombligo. La percepción se pierde en la consistencia fláccida del relleno. Es 
decir, que hay objetos que son buenos conductores de la tactilidad y otros 
que no. Los buenos conductores son rígidos, afinados y continuos, y deben 
tener un peso acorde al largo, ni muy pesados (no me sirve una barra de hie-
rro, cuyo desplazamiento me cuesta dirigir) ni muy livianos (el envoltorio de 
papel de un sorbete, que no se subordina a mis órdenes motrices).

Adaptación sensorial

Por otra parte, hay que tener en cuenta el fenómeno de adaptación sen-
sorial, que hace que cuando hay una estimulación constante, los sentidos se 
ajusten. Esto puede generar, por un lado, que dejemos de percibir estímulos 
repetidos, pero también, al quitar del procesamiento los estímulos redun-
dantes, puede permitirnos percibir cosas que en un principio nos pasaban 
inadvertidas. 

Un ejemplo del primer caso es el peso de la ropa que llevamos puesta, 
que nos provoca estímulos todo el tiempo pero no la sentimos, o el ruido 
de motor de la heladera que no percibimos hasta que se apaga, y en ese mo-
mento nos damos cuenta de que todo el tiempo estuvo ahí y lo estuvimos 
percibiendo, como si nuestra sensopercepción volviera atrás en el tiempo. 



73

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Este fenómeno existe también a plazos largos: si llevo la billetera en el 
bolsillo izquierdo del pantalón (que es su ubicación habitual), tengo que 
tocarla a ver si no me la olvidé en casa, pero si la pongo en el bolsillo dere-
cho la siento como si llevara un almohadón gigante que hasta me impide 
caminar bien. Mi tía Fefe usa el fenómeno de adaptación sensorial como un 
amplificador de atención mnemónica cuando, para no olvidarse que dejó la 
torta en el horno, se quita el anillo y se lo pone en la otra mano.

Voy a dar dos ejemplos del segundo caso, en que la adaptación sensorial 
amplifica la percepción de estímulos pequeños, y los voy a robar de la esti-
mulación visual. El primero es cuando apagamos la luz en una habitación 
y nos quedamos casi a oscuras, con la luz que entra por las rendijas de la 
ventana como único resplandor, y poco a poco empezamos a distinguir for-
mas y objetos. El segundo es el del cielo estrellado. Una noche tranquila y 
despejada nos recostamos en el pasto a mirar el cielo. Al principio vemos 
dos o tres estrellas, las más brillantes, pero de a poco nuestros ojos se van 
acostumbrando y aparecen otras, y si nos quedamos tiempo suficiente toda 
la superficie celeste se puebla, y no podemos creer que todas esas estrellas 
estuvieran ahí todo ese tiempo. Mi tía Fefe dice que cuanto más miras, más 
estrellas hay, como los piojos.

El fenómeno de adaptación sensorial hace que, ante la ausencia de cam-
bios, dejemos de percibir17. Hacer buen uso de este hecho es fundamen-
tal para el resultado de la escucha. A veces, para poder percibir, tengo que 
cambiar. Para escuchar mejor, necesito que eso donde quiero focalizar mi 
atención me incomode un poco y me permita además sentirme cómodo con 
los estímulos periféricos que quiero ignorar18.

Para escuchar mejor, necesito que eso 
donde quiero focalizar mi atención me 
incomode un poco y me permita además 

sentirme cómodo con los estímulos 
periféricos que quiero ignorar.

17	  O, por lo menos, cuando no hay cambios lo suficientemente significativos como para superar el 
umbral de percepción.

18	  Hugo Chiera, revisando el texto, me plantea la siguiente pregunta: “¿Este proceso de selección 
implica un a priori que conozco o que sospecho?”. Esta pregunta es el meollo de este trabajo, 
y espero que quede respondida al final. Vamos a necesitar varios argumentos y conocimientos 
previos que irán construyendo la respuesta. Un adelanto rápido podría ser: sí, existe un a priori, 
pero para determinar si lo conozco, lo sospecho o lo intuyo necesitaremos definir qué es conocer, 
sospechar o intuir.



Leandro Howlin

74

Tacto distal e imagen corporal

Volvamos por un momento a los ejemplos del pantalón y de los caballos, 
porque son representativos de otra característica propia del tacto distal, y es 
la relación con la imagen corporal propia. En el primer caso, pareciera que 
el objeto mediador (el pantalón) está incorporado a mi imagen corporal. De 
hecho, si alguien me toca por encima de mi ropa, digo que “me toca”. En el 
caso de los caballos, no podría decir que los cien metros de suelo entre los 
caballos y yo quedan incluidos en mi imagen corporal. Si alguien toca el 
suelo a mi lado, no diría que me tocó.

Pareciera entonces que, en una instancia de tacto distal, puede haber ob-
jetos mediadores que incorporo a mi imagen corporal y otros que no. Pero… 
¿qué sucede en el caso del auto? Es claro que decir que mi imagen corporal 
incluye a la totalidad del auto es muy ambicioso. Sin embargo, podría acep-
tar que un ciego incluya a su bastón dentro de su imagen corporal, o un te-
nista profesional a su raqueta. ¿Dónde está el límite de mi imagen corporal? 

Mi propuesta es atrevida: mi imagen corporal no tiene límites concretos, 
sino borrosos. Hay objetos, como la camisa que tengo puesta, que forma 
parte de mi imagen corporal mientras no la perciba, pero en cuanto presto 
atención a su textura, a la sensación que me causa en el deslizamiento sobre 
mi piel, deja de ser parte de mi imagen corporal. En ese caso, postulo que no 
es que mi imagen corporal se modifique cada vez que presto o no atención a 
mi camisa, sino que son dos imágenes corporales distintas, una más amplia 
y otra más restringida, incluida dentro de la primera.

En el caso del auto, formo una imagen corporal extendida de un objeto 
que me trasciende (es más que yo), pero me incluye como centro de referen-
cia (auto/yo). Esta fusión referencial permite una percepción unívoca pero 
no conforma una identidad. Cuando manejo, opero el auto como si fuera mi 
propio cuerpo, aun siendo consciente que mi auto no es parte de mí. Podría 
decir que incluyo al auto en mi imagen corporal, pero siendo consciente que 
el mapa no es el territorio.

Esta identidad extendida es compleja y disgregable. Hay una entidad 
auto/yo, y dentro de ella hay una entidad camisa/yo, y dentro de ella otra en-
tidad yo. Es claro, además, que podría agregar capas de entidades entre unas 
y otras: un apósito adhesivo en la piel debajo de la camisa, un almohadón 
entre la camisa y el asiento del auto, una piedra entre el auto y el pavimento. 
Estas entidades concéntricas son identidades en potencia que se establecen 



75

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

como identidades en acto19 de acuerdo con dos fenómenos particulares. 
Por un lado, la identidad en acto se fija en un nivel o en otro de acuerdo 

con la atención. En el momento que presto atención al auto como entidad 
separada, mi imagen corporal incorpora a mi camisa. Si presto atención a 
mi camisa, mi identidad queda delimitada a mi cuerpo. 

Por otro lado, la atención requerida depende de la experiencia pasada 
(en particular, de la práctica) y el grado de automatismo adquirido. Es 
más fácil incorporar mi auto a mi imagen corporal que un auto ajeno; es 
más fácil incorporar a mi auto luego de 10 años de manejarlo. La práctica 
genera automatismo, el automatismo elimina la necesidad de atención, 
los objetos que uso sin prestarles atención específica quedan incorporados 
a mi imagen corporal. Pareciera que la familiaridad expande mi imagen 
corporal, o al menos facilita la entrada y asimilación de objetos original-
mente externos.

Antes dijimos que el tacto separa lo que es externo a mí, que mi super-
ficie táctil delimita lo que yo soy respecto del mundo exterior, pero si los 
límites son difusos, si mi propia imagen corporal es un conglomerado de 
imágenes corporales concéntricas sucesivamente menos densas que difun-
den hacia fuera, no puede ser el tacto el que me delimita. Efectivamente, 
como dice Fulkerson, es la vista la que fija los límites del cuerpo, no el tacto. 
La vista posee esa capacidad de foco rabioso que falta en el tacto.

El tacto es íntimo

Pero que los límites del tacto sean difusos no quiere decir que no exis-
tan. La contigüidad intrínseca del tacto se mantiene, y no es banal. Incluso 
el tacto distal sigue siendo íntimo. El ejemplo más extremo que dimos, 
sintiendo el galope de caballos lejanos con una mano en el suelo, establece 
entre los caballos y yo una relación particular. No es un acto pasivo y frío, 

19	  Aristóteles llama ser “en acto” a la entidad tal como se nos presenta, y ser “en potencia” al 
conjunto de posibilidades que tiene esa entidad para ser algo distinto de lo que actualmente es. 
Un niño es un niño en acto, pero un hombre en potencia. De la misma manera, una semilla es 
un árbol en potencia.Esta ocurrencia nos suena un tanto insólita fuera de contexto, pero lo que 
intentaba resolver Aristóteles era un planteo de Parménides, que decía que el cambio no existe, 
porque lo que es, es y lo que no es, no es, y el cambio implica una entidad que no es algo y pasa a 
ser ese algo. Pero ese algo no puede surgir de algo que no es, porque nada puede surgir de la nada.
Para saltar esa paradoja, Aristóteles define dos cualidades del ser: en acto y en potencia. El cambio, 
entonces, es la realización (acto) de una posibilidad (potencia). En el caso del niño, el cambio 
consiste en el paso de la posibilidad de ser un hombre (ser un hombre en potencia) al hecho de ser 
un hombre (ser un hombre en acto).



Leandro Howlin

76

como cuando veo una tropilla de caballos o los oigo relinchar, sino que hay, 
entre los caballos y yo, cierta conexión íntima.

La vista pone en evidencia. La audición pone en resonancia. El tacto 
pone en presencia, que es la interrelación entre la evidencia y la resonancia.

La vista pone en evidencia.
La audición pone en resonancia.

El tacto pone en presencia.
La presencia es la interrelación entre 

la evidencia y la resonancia.

Quizás por situarse entre la mente y el cuerpo, o entre yo y el mundo, el 
tacto es, siempre, íntimo.

Esa intimidad le da una inmediatez despiadada. Al posicionarse entre lo 
que soy y lo que no soy, es el tacto el que me presenta el placer y el dolor, dos 
experiencias extremas que los otros sentidos no ofrecen. Mi tía Fefe, que está 
leyendo sobre mi hombro y no me deja mentir, dice que la vista y el oído 
también pueden producir placer, por ejemplo, al mirar una pintura de Klee o 
escuchar una melodía de Brahms. Tiene razón, como siempre, pero me veo en 
la obligación de aclarar que, para que el cuadro o la melodía despierten placer, 
deben pasar primero por el intelecto, ser procesados y ser juzgados en función 
de ciertas reglas o protocolos de armonía y proporción, mientras que el placer 
de una caricia y el dolor de un alfiler clavándose en la carne son inmediatos.

El tacto es enactivo

Pero que esa contigüidad, inmediatez e intimidad no nos confunda. 
Tendemos a creer que el tacto es directo, que sentimos directamente las 
características del objeto. No como la vista, donde el tamaño y la distancia 
de un objeto deben deducirse según reglas de perspectiva e iluminación (si 
veo un objeto más pequeño y oscuro que otro, quizás sea más pequeño y 
más oscuro, pero quizás simplemente está más lejos y menos iluminado), 
ni como el oído, donde a partir de un sonido no puedo deducir nada de un 
objeto sin apelar a memorias de experiencias similares. Si tocamos algo liso, 
frío, blando y pesado, no hay nada que interpretar. Podré usar el intelecto 
para darle una identidad al objeto, pero lo que sentí es directo: el objeto es 
claramente liso, frío, blando y pesado.



77

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Así y todo, hay un proceso de interpretación: yo toco algo cuya identi-
dad aún no puedo distinguir; lo que siento es una superficie curva, lisa, fría, 
con determinados bordes, que solo después interpreto como una botella. 
Una diferencia importante es que, en la vista, para traducir de los estímulos 
proximales al estímulo distal, o sea de las diferentes frecuencias lumínicas al 
árbol, comparo estímulos atómicos de distinta ubicación. En el tacto com-
paro estímulos atómicos en distintos momentos; en la botella toco primero 
el cuerpo y luego el cuello. No puedo tener una foto estática del tacto. En la 
vista puedo tener una foto estática e interpretarla, en el tacto no. Si quiero 
tener un registro de información táctil necesito considerar el tiempo. Para 
deducir el estímulo distal necesito comparar distintos estímulos atómicos. 
En la vista estos distintos estímulos tienen una distribución espacial, en el 
tacto estos distintos estímulos tienen una distribución temporal. En la vista, 
la presentación de los distintos estímulos de un escenario es sincrónica: to-
dos los estímulos se presentan al mismo tiempo. En el tacto, esa adquisición 
es diacrónica: un estímulo por vez, uno después del otro. 

La vista es un sentido sincrónico y perspectivizado; puedo ver simultá-
nea y estereoscópicamente una casa que está acá y un árbol que está allá, 
y gracias a eso puedo ubicar los objetos en un espacio tridimensional. El 
sentido del tacto es diacrónico y disgregado: dado que solo puedo perci-
bir un conjunto contiguo de estímulos a la vez, para construir un mode-
lo persistente de mi percepción táctil y ubicar espacialmente a los objetos 
percibidos, necesito, por un lado, mantener en memoria activa lo que voy 
descubriendo táctilmente, y por otro ensamblar un modelo espacial que re-
presente la relación topológica y volumétrica de todos y cada uno de los 
estímulos unitarios que voy percibiendo en sucesión. 

Pensemos el caso cuando nos grafican con el dedo una letra en la espal-
da. Podemos reconocer cuál letra porque a cada uno de los distintos pun-
tos de contacto del dedo con la piel de nuestra espalda le asignamos una 
ubicación y la relacionamos geométricamente con los puntos de contacto 
anteriores, armando un esquema que es eminentemente visual. Cuando el 
trazado termina, vemos a la letra en el fondo de nuestra mente. Para armar 
ese esquema necesitamos traducir de una línea de estímulos táctiles suce-
sivos en el tiempo a una estructura de estímulos visuales simultáneos en el 
espacio. Cada estímulo permanece en su lugar luego de que el dedo se mue-
va, como si trazáramos la letra en la arena. De hecho, si en vez de trazarnos 
una letra con un dedo en la espalda, nos apoyan una letra en relieve, se nos 
hace mucho más difícil reconocerla.

Lo que unifica y da coherencia a los estímulos percibidos separadamente 
es la relación de los estímulos externos (exterocepción) con los estímulos 
internos (propiocepción), que están sincronizados con mis planes motores. 



Leandro Howlin

78

Sentir con el tacto es inseparable de tocar. Si bien todo conocimiento es 
enactivo, es decir, no meramente recibido sino co-creado en la interacción 
entre un sujeto y un objeto, el conocimiento adquirido mediante palpación, 
donde sentir y hacer son indiscernibles, hace del tacto el sentido enactivo 
por excelencia.

El tacto es prenoético

La ausencia de descriptores abstractos, generalizados e intelectualizados 
(así como en la vista existen perspectiva, punto de foco, apertura de campo, 
cálculo de trayectorias y posiciones relativas) genera en el tacto una relación 
necesariamente personalizada, porque no se puede traducir a palabras lo que 
estoy sintiendo, y, por lo tanto, no puedo teorizar. Se mantiene en un plano 
procedimental, y si bien puede extraerse un conocimiento declarativo, este 
solo puede desarrollarse en una instancia posterior. El tacto es prenoético.

El tacto es visceral

Decimos que escuchamos al cuerpo y que establecemos un diálogo con 
los tejidos, y estas dos expresiones nos remiten fácilmente a una conversa-
ción, donde el cuerpo habla y nosotros oímos. Pero el cuerpo no habla con 
palabras. El lenguaje del cuerpo no es simbólico sino analógico. Escuchar al 
cuerpo no es como escuchar una narración o una disertación, sino más bien 
como escuchar una sinfonía o una batalla, o más bien como escuchar música 
con auriculares mientras vamos en tren, donde se nos mezclan las guitarras, 
los anuncios de estación, el runrún del vagón y conversaciones de los co-via-
jantes. Lo que oímos desde la profundidad del organismo no son conceptos 
ni pedidos de auxilio, o por lo menos no antes de una interpretación, sino las 
expresiones ontogénicas de objetos. Si sigo con la metáfora auditiva, lo que 
oímos es un portazo aquí, allá una frenada, más acá un tic tac que puede ser 
un reloj o una bomba, al lado algo que puede ser un crujido o una mordida, 
allá a lo lejos un silbido constante que no cesa. La comunicación a través del 
cuerpo no tiene código ni referente. Las informaciones intercambiadas no 
son formales, sino materiales.

La vista propone una imagen del mundo estructurada y organizada 
espacial y volumétricamente, con cercanías y lejanías relativas, longitu-
des, ángulos, alturas, desplazamientos, velocidades, formas. Y, además, 



79

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

la apreciación de entidades enteras y definidas: vemos un árbol. No solo 
eso: permite apreciar una situación y un entorno. Vemos el árbol en el 
paisaje, el cielo, las montañas lejanas. Con el tacto, en cambio, no sen-
timos un árbol, sino solo un punto en su superficie. En cuanto tocamos 
otra cosa, el árbol se hunde en un vacío oscuro. El tacto propone un 
mundo desestructurado, parcial, oscuro, profundo, visceral.

La diferencia más patente entre algo percibido por la vista y algo per-
cibido por el tacto es la inmersión. La vista nos muestra algo separado de 
nosotros; algo que está allí. En el tacto no hay esa disociación. El tacto nos 
llega de todos lados, estamos inmersos en la sensación táctil; nos rodea.

Audio, ergo sum. Postquam audi, cogito.

El fundamento de toda la filosofía de Descartes es su procedimiento de 
la duda metódica. El principio fundamental es examinar cada conocimiento 
uno a la vez y descartar todo aquello que no pueda demostrarse categórica-
mente como cierto. Descartes tamiza, por este proceso de dudar y rechazar, 
la realidad de Dios, el mundo exterior e incluso las reglas matemáticas, 
hasta que se queda sin nada en qué pensar. Pero en este punto tiene una re-
velación: estoy pensando, y puesto que estoy pensando, debo existir. De esto 
no puedo dudar. Todo está abierto a debate, menos mi propia existencia. 
Esto es lo que significa la conocida frase Pienso, luego existo.

Dice Descartes (1637):
“Pero enseguida advertí que mientras de este modo quería pensar que 

todo era falso, era necesario que yo, quien lo pensaba, fuese algo. Y notando 
que esta verdad: yo pienso, por lo tanto soy, era tan firme y cierta que no po-
dían quebrantarla ni las más extravagantes suposiciones de los escépticos, 
juzgué que podía admitirla, sin escrúpulo, como el primer principio de la 
filosofía que estaba buscando”.

A partir de ese punto de partida, empieza a construir toda su teoría 
filosófica.

Pero ese pensamiento fundador contiene una premisa no inocente: me 
identifica con el que piensa. Luego de decir “Pienso, luego existo”, podría 
preguntar “¿qué soy?”. Dado que en la duda metódica la única certeza que 
tengo hasta el momento es que existo porque pienso, a la pregunta “¿qué 
soy?”, solo puedo responder: “soy el que piensa”.

Sin embargo, consideremos la propuesta de Michael Singer en The Un-
tethered Soul (2007). Todos tenemos una voz en la cabeza, que habla todo el 



Leandro Howlin

80

tiempo y no se calla nunca. Tendemos a creer que esa voz somos nosotros, 
pero esto no puede ser cierto. Singer sostiene que, si la escuchamos, es por-
que no somos nosotros. Yo soy el que escucha la voz, no puedo ser ni la voz 
ni quien la pronuncia.

Por si necesito más pruebas, esa voz ocasionalmente adopta las voces 
de otros individuos. A veces represento en mi cabeza una discusión con mi 
amigo José, y la voz alternativamente nos imita a mí y a José, de manera que 
no puedo ser yo. Por otra parte, la voz a veces me critica por alguna decisión 
tomada, y otras veces me aconseja qué hacer. No es que yo critique a otro, 
sino que la voz es algún otro que me critica a mí. Yo soy el que escucha la 
crítica y las recomendaciones.

Como dice Singer (2007): “No hay nada más importante para el verda-
dero crecimiento que darse cuenta de que no eres la voz de tu mente, sino 
que eres quien la escucha”.

Por lo tanto, a Descartes le faltó un paso más en su duda metódica. 
En el que él decidió como el último nivel, en realidad quedaban todavía 
dos elementos: la voz y quien la escucha, y yo podría descartar la voz bajo 
sospecha de que sea falsa, pero no puedo cuestionar la escucha. En lugar 
de decir “Pienso, luego existo”, sería más apropiado decir “Escucho, luego 
existo”. Yo soy el que escucha, no el que piensa. Solo después de escuchar 
puedo pensar.



81

4. La sensopercepción

La escucha es un proceso, un estado y un acto

Una de las particularidades que signan a la escucha es que es a la vez 
un proceso, un estado y un acto. Es un proceso en el que suceden cosas, y 
que se establece para lograr algunos resultados. Es un estado particular que 
adopta la unidad somatopsíquica tanto del terapeuta como del paciente, 
y este estado no solo posibilita el proceso, sino que además brinda otros 
efectos valiosos. Es, además, un acto relacional, donde se establece entre 
dos participantes un vínculo particular que posee una idiosincrasia in-
dependiente de las del proceso y del estado, pero es simbiótica con ellos. 
Y, por otra parte, la escucha, considerada en conjunto proceso/estado/
acto, requiere y fundamenta una nueva concepción de salud, asociada a la 
ideología holística. Estos cuatro aspectos de la escucha se corresponden a 
las cuatro misiones del osteópata que enunciamos en la introducción. La 
escucha en tanto proceso representa una nueva forma de saber sentir. La 
escucha en tanto estado fragua una forma particular de saber ser. La escu-
cha en tanto acto, al moldear una manera de correlacionarse, configura un 
modo específico de saber hacer, y este hacer no es mucho más que saber 
estar. La escucha en tanto legitimación paradigmática funda un nuevo 
camino para saber entender. 

La diferencia principal entre proceso, estado y acto está en la relación 
del cambio con respecto al tiempo. Un estado es la condición estable en 
que se encuentra una entidad en un momento o un período determinado, 
es decir, un período de tiempo en el que no suceden cambios significativos. 
Un acto es un evento particular que tiene lugar en un momento específico 
en el tiempo y que implica el cambio de un estado a otro. Un proceso es una 
secuencia de actos (y sus estados intermedios) que se desarrolla a lo largo 
del tiempo, y cambian las características de una entidad de un estado inicial 
a uno final.



Leandro Howlin

82

Los procesos y los estados tienen una duración. Los procesos duran 
mientras se llega a un estado final dado; los estados duran mientras no hay 
cambios significativos. Los actos no tienen duración, sino que tienen lugar 
en un momento particular e indivisible en el tiempo. Un acto es instan-
táneo, un estado es inmanente, un proceso es cambio a través del tiempo. 
En una línea temporal, un acto se representa con un punto, y los estados y 
procesos son los segmentos de la línea, con principio y fin.

Estas definiciones no son ontológicas, sino gnoseológicas, es decir, que 
no existen en la realidad, sino en cómo la comprendemos, y esto implica que 
la adjudicación de uno de esos términos a un fenómeno real puede variar. 
Un proceso es una sucesión de actos, pero si tomo el proceso como una caja 
negra, sin analizar su funcionamiento interno, sino viendo solo sus inputs y 



83

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

outputs, lo puedo utilizar como acto20.
De la misma manera, puedo decidir investigar en profundidad algún 

acto, separarlo en pasos, y entonces tomaría ese acto como proceso.

En tanto proceso, la escucha es una habilidad. En tanto estado, es un 
estado alterado de consciencia. En tanto acto, es una actitud. Estos tres as-
pectos son inseparables. La habilidad posibilita el estado alterado de cons-
ciencia y promueve la actitud. El estado alterado de consciencia favorece la 
habilidad y la actitud. La actitud amplifica la habilidad y facilita el estado 
alterado de consciencia.

Glosario: Estado, acto, proceso

Estado: Constructo gnoseológico que agrupa una serie de 
características internas que no cambian durante un período de 
tiempo, asignándoles una teleología común.

Acto: La ejecución de un cambio de estado.

Proceso: Secuencia diacrónica de cambios de características 
atómicas de una entidad, tal que cada uno de esos cambios es 
causa o consecuencia de los otros, y cuya finalidad o resultado es
el pasaje de un estado a otro.

20	  Este artilugio intelectual de enquistar procesos para poder utilizarlos como actos se denomina 
“encapsulación”; es la base de la conversión de procesos deductivos a procesos inductivos, y lo 
veremos en detalle más adelante.



Leandro Howlin

84

Sensación, percepción y cognición

Vamos a empezar estudiándola en tanto proceso, y para eso voy a se-
parar la escucha en tres fases que son correlativas desde un punto de vista 
lógico, aunque en la práctica se den simultáneamente. Estas tres fases se 
corresponden con las establecidas en las teorías psicológicas clásicas de la 
percepción, aunque yo me permito asimilarlas y acomodarlas de acuerdo 
con su importancia clínica, siguiendo un poco (y a la vez desviándome de) 
la idea de Viola Frymann (1963), que dice:

Entonces, el primer paso en el proceso de palpación es la detección; el segundo 
paso es la amplificación; y el tercer paso debe ser, por tanto, la interpretación.

Esas fases son sensación, percepción y cognición, y a cada una corres-
ponde un nivel de agregación y de procesamiento más elevado que la ante-
rior. Sensación es adquisición de información. Percepción es normalización 
de información. Cognición es procesamiento de información. Las primeras 
dos suelen unificarse bajo el nombre de “sensopercepción” y, según la tipo-
logía usual, las principales diferencias con la cognición es que son instantá-
neas y no se pueden traducir en palabras: son asimbólicas e inconscientes. 
En mi visión, la cognición, o, mejor dicho, la parte de la cognición que es 
parte de la escucha, es prenoética, y, por lo tanto, es en parte asimbólica y en 
parte inconsciente. No es del todo asimbólica porque usa símbolos, pero es 
asimbólica en el sentido de que los usa como objetos y no como símbolos; 
usa signos en su valor de uso, y no en su valor de cambio. No es del todo 
inconsciente porque es el andamiaje de la consciencia, pero es inconsciente 
porque este andamiaje es invisible a la consciencia misma21.

21	  Soy consciente que este párrafo puede ser críptico, porque está lleno de intertextualidades, entre 
ellas, tres dicotomías pertenecientes a dominios diferentes: valor de cambio/valor de uso, simbólico/
asimbólico y consciente/inconsciente, que vienen de la economía, la semiótica y la psicología. Para 
bajarlo un poco a la tierra, propongo el siguiente ejemplo.Supongamos que mi hija cumple años, y 
en la fiesta quiero poner un cartel grande que diga “Feliz cumple”. Es un mensaje simbólico. Pero 
para armar el cartel, voy y compro letras de madera sueltas. El carpintero que me las vende no las ve 
como símbolos, sino como objetos. Me vende 11 letras, y cada una sale 10 pesos, no le importa cuáles 
letras me llevo ni en qué orden las pongo ni en qué orden las elijo. El lo único que hace es contarlas.
Yo, por mi parte, después las uso como símbolos. A mí sí me importa qué letras y en qué orden van. 
Si están en mal orden no me sirven.De manera que para el carpintero son objetos asimbólicos que 
él evalúa según su valor de cambio, mientras que para mí son objetos simbólicos que evalúo según 
su valor de uso (ah, pero en mi transacción con el carpintero primero tuve que considerar su valor 
de cambio).En cuanto a la consciencia, en el párrafo referido, hago un razonamiento similar. Hay 
procesos mentales que no son simbólicos pero preparan el terreno para la consciencia simbólica. 
Como el carpintero, que al fabricar letras casi puedo decir que es presimbólico, porque sin lo que él 
produce yo no puedo hacer el cartel. Él produce símbolos, pero no los usa como símbolos. De hecho, 
el carpintero bien podría ser un esloveno o un chino que no sabe lo que quiere decir “Feliz cumple”.



85

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El proceso perceptivo no es tan sencillo como recibir estímulos y 
enviarlos al cerebro. El proceso completo se compone de una serie de 
operaciones sucesivas, que incluye (y perdón por el fárrago que viene a 
continuación): recibir los estímulos proximales (luz, sonido, presión), 
transducirlos a impulsos nerviosos, transportar la señal desde los ór-
ganos sensoriales al encéfalo, recuperar, reconstruir y organizar rasgos 
(color, forma, propiedades táctiles, peso, gusto) a partir de los estímulos, 
determinar de todos esos rasgos cuáles son fundamentales y abstraer los 
triviales, comparar los rasgos percibidos con una memoria de estímulos 
esperados para relacionarlos topológicamente en el espacio, ajustar para 
su próximo uso la memoria de estímulos esperados con las desviacio-
nes experimentadas, normalizar conjuntos de rasgos que se desplazan 
de manera coherente para abstraer movimientos que pudieran dificultar 
la identificación, unificar los grupos de indicios esenciales y básicos y 
confrontar el conjunto de rasgos percibidos con conjuntos de rasgos 
almacenados en memoria para reconocer objetos y asignar identidades, 
comparar el esquema de objetos percibidos con un esquema de obje-
tos esperables para corroborar identificaciones y detectar desviaciones, 
ajustar el mapa de objetos esperables de acuerdo con la probabilidad del 
esquema de objetos percibidos, determinar trayectorias y ciclos de movi-
mientos de los objetos identificados, determinar variaciones morfológi-
cas a lo largo del tiempo en los objetos percibidos, deducir causalidades 
directas y especular teleologías y causalidades indirectas.

En todo ese recorrido (quiero creer que lo salteaste a mitad de párrafo 
y no intentaste entenderlo todo), la primera fase es la sensación, la capta-
ción de estímulos externos a través de los sentidos. En las teorías clásicas 
de la percepción este paso sucede meramente en el ámbito de los órganos 
sensoriales, sin intervención del sistema nervioso central, pero en el modelo 
que vamos a desarrollar aquí participan ambos. En el acto de escucha en 
particular, la sensación se produce a través de las manos, aunque ya veremos 
después que no involucra solo las manos, sino el cuerpo en su globalidad, 
y que incluso nace desde otra parte del cuerpo (no por nada digo que se 
produce “a través” de las manos y no “en” o “con” ellas).22 

La segunda fase es la percepción, que es el reconocimiento de los estí-
mulos recibidos y la colección de todas esas piezas en un modelo funcional, 
con entidades e interrelaciones, una perspectiva específica y una manera 
no solo de verlo sino de habitarlo. Este paso es mental, pero inconsciente; 
se ejecuta en sistemas encefálicos, incluida la corteza cerebral, pero no hay 
todavía un procesamiento consciente.

22	  “Escuche a través de las manos, no con las manos.”. (Becker, 1997)



Leandro Howlin

86

El tercer paso es justamente la cognición, que es la asimilación intelec-
tual y el entendimiento de los estímulos que fueron captados en la sensación 
y luego organizados en la percepción. Es la relación de lo sensopercibido 
con conocimientos anteriores (memoria) y el contexto situacional.

Al contemplar un árbol, la sensación incluye la luz que llega a mi reti-
na y la transformación de esa energía lumínica en impulsos nerviosos, la 
percepción incluye la aglomeración de los distintos impulsos en un objeto 
percibido “árbol”, y la cognición me permite determinar si ese árbol es un 
roble, o decidir que ese árbol me viene bien en medio de esta caminata para 
ir a buscar un poco de sombra.

Una de las razones por las que separo las tres fases de esta manera es 
porque entre cada una de ellas hay umbrales que permiten o no el pasaje a la 
siguiente fase. Por tanto, hay estímulos que son captados por mis sentidos, 
pero no tienen la intensidad suficiente para ser procesados en la percepción. 
Por ejemplo, podría sentir una pluma que cae sobre mi piel, pero, si es lo 
suficientemente liviana, no percibirla. De la misma manera, hay estímulos 
que son sentidos y percibidos, pero no logran la atención suficiente para 
penetrar en la cognición. Por ejemplo, no tenemos consciencia de la ropa 
que llevamos puesta, aunque la sentimos y la percibimos, a menos que pres-
temos atención a propósito.

Algunas teorías clásicas de la percepción no suelen hacer distinciones 
entre las que yo llamo percepción y cognición, pero es necesario establecer 
un umbral intermedio para estudiarlo. Los estímulos que se perciben pero 
no son integrados cognitivamente tienen un efecto psíquico importante, 
aunque este efecto sea inconsciente.23 Es el caso, nada menos, de la publi-
cidad subliminal. En ese mismo grupo podemos incluir los reflejos con-
dicionados, los mandatos parentales, los condicionamientos societales, las 
asimilaciones y gran parte de los traumas emocionales. Estos casos no son 
para nada banales -de hecho, gran parte de lo que nos interesa en la clínica 
sucede alrededor de ese umbral- y sin separar la percepción de la cognición 
no es posible establecer un marco teórico que permita estudiarlas.

En los próximos capítulos vamos a ahondar más en este proceso y en las 
vicisitudes de cada una de sus tres fases, pero antes de meternos de lleno en 
ellas necesitamos definir algunos conceptos y directivas generales.

23	  Los estímulos que son sentidos pero no percibidos no llegan al aparato psíquico, y, por lo tanto, 
no tienen efectos persistentes.



87

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Algunos conceptos

Exteroceptores, interoceptores y propioceptores

Según el origen de la estimulación y el tipo de receptores implicados, los 
sistemas sensoriales se suelen clasificar en tres clases: exteroceptivos, intero-
ceptivos y propioceptivos. Los sistemas exteroceptivos son básicamente los 
cinco sentidos clásicos que nos proveen información del mundo exterior. 
Los sistemas interoceptivos y los propioceptivos corresponden a sensores 
ubicados dentro del propio cuerpo, y se llaman interoceptivos a los que pro-
veen información acerca de órganos y vísceras para poder monitorear la re-
gulación de necesidades vitales (son los que detectan, por ejemplo, una baja 
de presión arterial o glucosa en sangre), y propioceptivos a los que proveen 
información acerca de la posición y movimiento del cuerpo. Hay básica-
mente dos sistemas propioceptivos, el cinestésico, con receptores sensoria-
les o terminaciones nerviosas mecanosensitivas ubicadas en articulaciones, 
tendones y músculos, y el sistema vestibular, ubicado en el oído interno, que 
provee información general acerca de equilibrio y orientación espacial. 

Los sistemas interoceptivos proporcionan información difusa sobre el 
estado de los órganos. Son básicamente puntos de control para regular cam-
bios internos del organismo, y son los que transmiten (o construyen) los es-
tados emocionales. En este sentido, los sustratos neuronales responsables de 
la consciencia subjetiva del estado emocional se basan en la representación 
neuronal del estado fisiológico del cuerpo. Craig (2002), además, sugiere 
que el término “interocepción” debe redefinirse como el sentido de la con-
dición fisiológica de todo el cuerpo (y no solo de los órganos).

La información provista por el sistema de propiocepción incluye datos 
acerca de la posición de cada parte del cuerpo, de la situación específica de 
cada articulación, de la localización topológica de las partes, del grado de 
estiramiento de cada músculo y de la velocidad a la que ese grado está cam-
biando, los límites de los miembros y los rangos de movimiento, las cargas y 
tensiones actuales y sus variaciones.24 El sistema propioceptor es el que me 

24	  Las definiciones existentes entre los estudiosos académicos son variadas. Hay quien separa la 
propiocepción de la cinestesia, diciendo que la primera es la percepción de la posición del cuerpo 
y la segunda la percepción del movimiento. Aquí vamos a adoptar la posición de O’Shaughnessy 
y Ratcliffe, los autores a los que seguimos, utilizando el término “propiocepción” para indicar la 
suma de ambos conceptos.



Leandro Howlin

88

permite tocarme la punta de la nariz sin errar y saber en qué posición están 
mis piernas, aunque no las mire. Sin el sistema propioceptivo no podría 
hablar, bailar, manejar un auto o caminar en la oscuridad.

La información provista por los propioceptores es a la vez consciente e 
inconsciente. Algunos envían información de modo directo a la consciencia, 
pero algunos la remiten hacia un mecanismo de regulación autónoma. La 
mayoría de los propioceptores emite información a la vez a varios mecanis-
mos autónomos y a la consciencia. Un ejemplo sencillo es el de un termo-
sensor en la piel. Al posar la mano en la estufa encendida manda informa-
ción hacia dos destinos. Por un lado, a un circuito neuronal simple ubicado 
en la médula espinal, que es el responsable del reflejo incondicionado que 
nos hace quitar la mano con rapidez. Por otro, a la consciencia, para que 
podamos entender qué está sucediendo.

Como dice Gallagher (2005): “Por un lado, los neurocientíficos pueden 
tratar la propiocepción somática como una función totalmente subpersonal, 
inconsciente: el registro inconsciente en el sistema nervioso central de la 
posición de las extremidades del propio cuerpo. En este sentido, da como 
resultado información sobre la postura corporal y la posición de las extre-
midades, generada en propioceptores fisiológicos (mecánicos) ubicados por 
todo el cuerpo, llegando a diversas partes del cerebro, permitiendo el control 
del movimiento sin que el sujeto sea consciente de esa información. Por 
otro lado, los psicólogos y filósofos a veces tratan la propiocepción somática 
como una forma de consciencia. Se dice que uno está propioceptivamente 
consciente de su propio cuerpo, que uno sabe conscientemente dónde están 
sus miembros en cualquier momento cuando uno se mueve por el mun-
do. Por tanto, la propiocepción puede significar tanto una información no 
consciente como una forma de consciencia”. 



89

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Qué sensanUbicaciónSensores

Exteroceptores Piel, oídos, ojos, nariz, 
lengua.

Estímulos de proximidad (calor, 
textura, Dureza, forma).

Propioceptores

Sistema vestibular. Equilibrio.

Articulaciones, músculos, 
tendones, fascia.

Posición y movimiento de 
las distintas partes.

Interoceptores Órganos y puntos de control.

Demandas fisiológicas conscientes 
(hambre, sed, sueño, ganas de orinar).

Demandas fisiológicas inconscientes 
(presión arterial, glucosa en sangre).

Emociones, estado anímico, 
sentimientos.

Glosario: sensores táctiles  

Exteroceptores: Sensores del organismo que recogen 
estímulos provenientes del exterior. Son los órganos de los 
sentidos: ojos, oídos, papilas gustativas, nariz, y todos los 
sensores ubicados en la piel (mecanoceptores, termoceptores, 
quimioceptores, etc.).

Interoceptores: Sensores que se ubican en el interior del 
cuerpo y que proveen al cerebro de información sobre el estado 
de órganos y otras estructuras anatómicas, o de la fisiología en 
general.

Propioceptores: Sensores ubicados en las articulaciones y 
en el aparato vestibular, que proveen al cerebro de información 
espacial acerca del estado, posición y movimiento relativo de las 
distintas partes del cuerpo.

Sin embargo, esta división es teórica. Estudios actuales sobre el sentido 
del tacto nos muestran que prácticamente no existe sensación táctil pura-
mente exteroceptiva, porque siempre es necesario un índice de propiocep-
ción. Sin ir más lejos, la sensación táctil necesita establecer una distinción 
entre tocar y ser tocado, y sin consciencia de cómo el cuerpo propio se está 
moviendo, esta distinción sería imposible. El sentido del tacto no consiste 
tanto en tocar como en la diferencia entre tocar y ser tocado. 



Leandro Howlin

90

El sentido del tacto no consiste tanto 
en tocar como en la diferencia 

entre tocar y ser tocado.

Además, hay casos que se creen puramente exteroceptivos, pero en rea-
lidad necesitan de la propiocepción. Por ejemplo, cuando evaluamos con 
un dedo una superficie, la sensación de textura es un proceso complejo, 
resultado de la normalización a través del tiempo de distintas sensaciones 
estáticas sucesivas de presión, y para este cálculo es necesario saber la velo-
cidad a la que se desplaza nuestro dedo y en qué dirección. La posición en el 
espacio y el sentido de movimiento proporcionados por los propioceptores 
son indispensables incluso en casos en que la traslación de la mano sensible 
parece despreciable. La textura se evalúa desplazando la mano tangencial-
mente a la superficie, mientras que la dureza se evalúa por desplazamientos 
perpendiculares a ella. Por lo tanto, el tacto no puede separarse de la pro-
piocepción, y en su ejecución son tan importantes los exteroceptores como 
los propioceptores.

También es puesta en duda la idea que establece que la información 
provista por los propioceptores proviene del interior de nuestro cuerpo. La 
realidad es que, si bien los propioceptores están situados en la parte interna, 
pueden proveer indirectamente información sobre acontecimientos u obje-
tos externos. De hecho, la información que proveen a veces es fundamental, 
y no puede ser obtenida por otro medio. Turvey (1996) llama a esta capaci-
dad “Tacto Dinámico”, y en su artículo da variados ejemplos de experimen-
tos donde los sujetos determinan la forma y el tamaño de distintos objetos 
solo sopesándolos, empuñándolos y blandiéndolos en al aire.

Percepciones cutánea, propioceptiva y háptica

Además de categorizar los distintos tipos de sensores según su ubica-
ción, las teorías clásicas separan tres tipos de sensación táctil de acuerdo 
con cuáles de esos sensores entran en juego. Percepción cutánea es cuando 
la información se adquiere solo a través de los exteroceptores situados en la 
piel. Percepción propioceptiva es la información adquirida a través de pro-
pioceptores. Percepción háptica es la combinación de las dos, y está asociada 
sobre todo al tacto activo. Un ejemplo de percepción háptica es cuando me-
temos la mano en el bolsillo del abrigo y ahí mismo, sin sacarlas, palpamos 



91

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

las distintas cosas y reconocemos las llaves. Los componentes epidérmicos 
y propioceptivos se potencian, y la percepción háptica es más completa que 
la simple suma de la cutánea y la propioceptiva.

La percepción háptica se da cuando exploramos un objeto tridimen-
sional con las manos. En este caso, la superficie de la piel, junto con sus 
sensores, se va desplazando sobre la superficie del objeto que intentamos 
evaluar de acuerdo con movimientos voluntarios. La sucesión de estímu-
los recibidos en los sensores exteroceptivos, organizados espacialmente de 
acuerdo con los estímulos propioceptivos que nos indican la posición de 
nuestras manos y dedos, nos permite determinar la forma y tamaño del 
objeto sin mirarlo.

Tacto

Exteroceptores

Propioceptores

Interoceptores

Percepción cutánea

Percepción háptica

Percepción propioceptiva

Percepción interoceptiva

La localización de los estímulos en un modelo 
tridimensional

Una de las diferencias entre las tres fases de sensopercepción en el tacto 
consiste en el procesamiento de ubicación espacial de los estímulos percibi-
dos. En la vista, este procesamiento es casi inmediato: de una sola escena, las 
localizaciones relativas se deducen inconscientemente a partir de parámetros 
de iluminación, velocidad angular y diferencias entre la percepción de un ojo 
y el otro (lo que se llama estereoscopía). En el tacto, todas estas herramientas 
no existen, y la localización requiere, por un lado, la interacción y resonancia 
entre mis percepciones y mis movimientos (la percepción háptica) y, por otro, 
el mantenimiento de un modelo en memoria al que le voy agregando estímu-
los a medida que los percibo. En la vista, los puntos de referencia espaciales 
son sincrónicos, mientras que en el tacto son diacrónicos.



Leandro Howlin

92

Según Fulkerson (2013), en un primer paso se perciben propiedades 
intensivas básicas (un peso, una textura), que aún no tienen ni localización 
ni identidad, y a partir de ellas se genera una ubicación espacial. Dice: “Mi 
propuesta es que las características tangibles básicas son características 
intensivas que involucran una sola dimensión cualitativa que varía en in-
tensidad”. Y más adelante: “Mi afirmación especulativa es que, en el tacto, 
las características intensivas tienen prioridad computacional e informati-
va sobre las características espaciales. (…) La idea es que la extracción de 
rasgos intensivos sirva de base para la construcción de representaciones 
espaciales”.

Esta localización de los estímulos en el espacio externo puede darse se-
gún tres puntos de vista: 

- Topológica: la localización de cada estímulo con respecto a otros es-
tímulos, donde no hay marco de referencia único, sino que a cada estímulo 
se le asocia una localización respecto de otros como si fuera un atributo del 
objeto y no una ordenación del ambiente, 

- Egocéntrica: la localización con respecto al sujeto percipiente, donde 
el marco de referencia es el sujeto y el punto origen de la perspectiva es el 
punto en donde se produce la recepción de estímulos, llamado el egocentro 
(Lederman & Klatzky, 2009), 

- Alocéntrica: la localización respecto a un sistema de coordenadas exter-
no e independiente, donde el marco de referencia está dado por hitos y ejes 
externos al observador, como si fuera una visión desde una tercera persona.

Estos tres tipos de localización son sucesivos, es decir, que cada uno 
requiere un procesamiento a partir del anterior, y cada una de las fases de la 
sensopercepción incluye uno de ellos.

Tomemos como ejemplo la percepción táctil de la superficie de una pe-
lota de tenis. 

En la sensación, mediante la comparación entre lo que percibo y los 
movimientos de mi mano, mi inconsciente calcula el desplazamiento de la 
piel contra el relieve micro orográfico de la superficie del objeto y lo con-
vierto en texturas. A medida que recorro el exterior de la pelota, reconozco 
varias de estas texturas. También se va reconociendo la forma, a medida que 
mi mano la recorre y mis dedos se adaptan a la resistencia táctil. Todavía 
no reconozco que estoy tocando una pelota de tenis, ni siquiera que es una 
pelota, y ni siquiera que es un objeto único. Todo eso lo deduciré (de manera 
inconsciente) en un segundo momento, a partir de la textura y la curvatura y 
la posición del dibujo. Por ahora, al final de la fase de sensación, solo tengo 
esos datos sueltos, sin unidad ni identidad.



93

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

En la percepción, reconozco las partes (una superficie peluda, una línea 
curva lisa), la forma redondeada general, las ubico en el espacio, y logro 
determinar que esto que estoy tocando es una pelota.

En la cognición, ubico la pelota en el espacio, en relación con otros ob-
jetos que toqué antes y que forman el espacio total.





II

LA ESCUCHA COMO PROCESO 1: 
SENSACIÓN





97

5. Variables y mecanismos de la 
sensopercepción

Voy a mostrar, a la manera de un retrato puramente fenomenológico, el 
acto de escucha, o lo poco del acto de escucha que se deja transcribir en pa-
labras. Lo voy a ir desplegando más o menos como se me fue construyendo 
a mí a medida que avanzaba en mis estudios, desde lo micro a lo macro y 
desde lo más evidente a lo más sutil, empezando por las propiedades y pa-
rámetros y luego determinando planos y sutilezas para formar un esquema 
topológico tridimensional (que llamaré esquema proximal).

No conozco relatos del acto de escucha tal como yo lo quiero mostrar, y 
justamente por eso me decidí a intentar plasmarlo. Sin embargo, en cuanto 
empecé a hacerlo me di cuenta de por qué no existen. Es un retrato comple-
jo, donde tengo que valerme de metáforas todo el tiempo, y donde a veces 
necesito diferenciar características por rasgos tan mínimos que no existen 
palabras precisas. 

Voy a intentar que no sea un fárrago de sensaciones ininteligibles, así 
que voy a organizar mi descripción según los siguientes ejes:

- Las variables de la sensopercepción (este capítulo). Qué escuchamos 
cuando decimos que escuchamos (distintos aspectos táctiles), qué paráme-
tros permiten clasificar distintos niveles de escucha, y qué procedimientos 
modifican la escucha (rutinas básicas de sensopercepción táctil como pro-
yectar, amplificar o discriminar).

- Los niveles de sensopercepción (el capítulo 6). A partir de las variables 
de aspectos, parámetros y procedimientos de escucha del momento, y las 
combinaciones de los distintos valores posibles, determino una clasificación 
con doce niveles de sensopercepción.

- El mecanismo de la fase de sensación (el capítulo 7). Un intento de 
entender por qué la escucha funciona como funciona, y las implicaciones 
que esto puede tener.



Leandro Howlin

98

¿Qué escuchamos?

No escuchamos ruidos, por supuesto, sino formas o movimientos. Como 
osteópata, utilizo la escucha para sondear el estado de los tejidos o sistemas 
que estoy examinando. La idea es detectar congestiones, adherencias, fija-
ciones, fibrosis y otras entidades que describiremos cuando llegue su mo-
mento, y para eso evalúo distintos aspectos táctiles como textura, diferencias 
de temperatura, variaciones en la elasticidad, y rangos y calidades de movi-
mientos. Los aspectos estudiados pueden ser estáticos, dinámicos o mixtos.

1. Aspectos estáticos
Los aspectos estáticos son los que describen un objeto en cuanto a su 

forma o a su material, y no dependen del movimiento de los tejidos del pa-
ciente. Son: temperatura, bordes, forma, textura, durezas, densidad, tensión, 
turgencia, tono muscular. 

Podemos percibir la temperatura de una zona corporal, sobre todo en 
comparación con otras zonas. Los bordes de huesos, cartílagos, ligamentos, 
tendones, músculos, órganos. La forma de estos: si son redondos, chatos, 
ahusados. La textura, no solo de la piel, sino de estructuras más profundas. 
La densidad o la turgencia. Las presiones cavitarias. El tono muscular. La 
red de tensiones ligamentarias.

2. Aspectos dinámicos
Los aspectos dinámicos son los que se refieren a características del mo-

vimiento de los tejidos, las que llamamos “características cinemáticas”. En-
tre ellos podemos incluir: rangos de movilidad, calidad del movimiento, rit-
mos, corrientes, temblores, turbulencias, latidos, ruidos hidroaéreos, mareas.

Si ponemos una mano sobre el abdomen del paciente podemos sentir un 
buen muestrario de todos ellos: el movimiento de los músculos abdominales 
si el paciente los contrae, el ritmo de la respiración pulmonar, los latidos del 
corazón o de la aorta, los ruidos hidroaéreos de líquidos y gases desplazándose 
por el intestino y muchos otros menos habituales que iremos presentando.

3. Aspectos mixtos
Son mixtos todos los aspectos reológicos de la evaluación de los tejidos. 

La reología es la rama de la física que estudia el flujo y las propiedades de 



99

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

deformación de la materia y, por lo tanto, comparte conceptos de la estática 
y de la dinámica. Los aspectos reológicos de un material son básicamente 
cuatro: viscosidad, elasticidad, viscoelasticidad y reopexia/tixotropismo. 

En el caso particular de la escucha, la diferencia con los dos grupos an-
teriores es que aquí ambos elementos (la mano del terapeuta y los tejidos 
del paciente) tienen que estar en movimiento para que la percepción se 
produzca. Este movimiento se da en dos tiempos: primero mueve la mano 
el terapeuta para provocar un cambio en los tejidos, y luego adquiere una 
actitud pasiva para percibir cómo se mueven los tejidos en reacción al cam-
bio que se les imprimió. En el primer paso, la mano es activa y el objeto es 
estático; en el segundo paso, la mano es pasiva y el objeto es dinámico.

Elasticidad, viscosidad, viscoelasticidad, reopexia y tixotropismo son dis-
tintas formas de evaluar la reacción de un material cuando se le aplican fuer-
zas externas. Para evaluar elasticidad o viscoelasticidad, mido cuánto restaura 
su volumen o su flujo original, o el tiempo que tarda en hacerlo. Para evaluar 
reopexia o tixotropismo, compruebo si modifica su constitución interna. 

Reopexia y tixotropismo son propiedades de los fluidos no newtonianos. 
Los fluidos newtonianos son los que tienen siempre la misma viscosidad. 
Los fluidos no-newtonianos pueden variar su viscosidad dependiendo del 
estrés que sufran. Algunos líquidos no newtonianos se hacen más viscosos 
si uno los sacude. Otros pueden tener distinta viscosidad a distintas tempe-
raturas. El agua es un fluido newtoniano; tiene siempre la misma viscosidad, 
no importa lo que le hagamos. El yogur es un fluido no newtoniano; en 
reposo es más gelatinoso, pero si lo sacudimos se vuelve más líquido.

Entre estos fluidos no newtonianos se encuentran los dos tipos que nos 
interesan: los reopécticos y los tixotrópicos. Son reopécticos aquellos en los 
que la viscosidad aumenta (pasan de sol a gel) en proporción al esfuerzo 
recibido, como algunos lubricantes, que al ser agitados se espesan25. Son 
tixotrópicos los que se hacen menos viscosos (pasan de gel a sol) ante el 
movimiento o la presión, como el yogur o el kétchup. En el cuerpo huma-
no, la sangre, el citoplasma, el semen, el líquido sinovial y algunos tipos de 
colágeno son tixotrópicos.  

25	  Se suele dar como ejemplo de fluido reopéctico el llamado oobleck (que es maicena mezclada 
con agua). Si movemos lentamente la mano, podemos hundirla en este material como si fuera un 
líquido, pero si le damos un golpe con el puño, reacciona como un sólido. En el programa de TV 
Mythbusters, conducido por Adam Savage y Jamie Hyneman, llenaron un recipiente gigante con 
oobleck, y mostraron que Adam podía atravesarlo corriendo o saltando por su superficie, pero 
se hundía en cuanto se quedaba quieto.En realidad, la maicena mezclada con agua es dilatante y 
no reopéctica. Para ser realmente reopéctica, la viscosidad debería aumentar de manera constante 
mientras se mantenga la agitación, cuando lo que sucede con el oobleck en realidad es que, ante 
la agitación, se produce un cambio brusco de viscosidad, y luego no sigue cambiando.



Leandro Howlin

100

En algunas técnicas de escucha, la respuesta del tejido nos puede indicar 
si una disfunción es de origen pleural, fascial, parenquimatoso, óseo, etc.

Qué escuchamos
(estímulos)

Estáticos

Dinámicos

Mixtos

Temperatura, bordes, textura, forma, tamaño, 
dureza, turgencia, tono.

Rango de movimientos, calidad, ritmos, 
corrientes, temblores, turbulencias, latidos.

Elasticidad, viscosidad, viscoelasticidad, 
tixotropismo.

¿Cómo escuchamos?

Básicamente, poniendo las manos y sintiendo. Pero ¿cómo ponemos las 
manos? En particular… ¿las movemos o no las movemos?

La palpación puede ser activa o pasiva. El terapeuta puede mover la 
mano para palpar a través de un recorrido, puede dejarla quieta, o puede 
moverla para provocar alguna reacción en los tejidos del paciente.

1. Palpación activa
En este caso, el osteópata va desplazando la mano para comprender la 

forma de algo que se extiende en el espacio. El ejemplo típico es cuando se 
intenta seguir un borde o una silueta, pero también la percepción de textura 
requiere que la mano se mueva. La idea de la palpación activa es explorar 
parámetros espaciales. Cuando uno habla de palpación, suele pensar en la 
mano en movimiento, así que podríamos decir que la palpación activa es la 
palpación propiamente dicha.

2. Palpación pasiva
En este caso, el terapeuta deja la mano quieta y percibe los movimientos 

de los tejidos del paciente. Esos movimientos pueden ser voluntarios, como 



101

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

en el caso que el osteópata pone una mano en el hombro del paciente mien-
tras le pide que mueva el brazo, o involuntarios, cuando lo que se escucha 
son movimientos inherentes como ruidos hidroaéreos, el pulso o los latidos 
del corazón. La idea de la palpación pasiva es investigar parámetros cinéti-
cos. Esta es la escucha en el sentido más habitual del término.

3. Palpación semi activa
En este caso, el osteópata en un principio mueve la mano para imprimir 

un movimiento a los tejidos, y luego la deja quieta para sentir la respues-
ta. Se usa para percibir elasticidad, viscoelasticidad, turgencia y reopexia o 
tixotropismo. Para evaluar elasticidad o viscoelasticidad, por ejemplo, puedo 
aplicar una presión suave y luego soltarla. Para evaluar reopexia o tixotro-
pismo, puedo aplicar una fuerza, sea en forma de thrust, presión constante 
o tracción sostenida, y luego quedarme quieto para percibir si la densidad 
del tejido se modifica.

Esta distinción entre palpaciones activas, pasivas y semiactivas está plan-
teada solo para organizar los contenidos que vienen a continuación, pero la 
realidad es que fisiológicamente la sensación no es en ningún caso un proceso 
pasivo, sino que siempre incluye en su estructura componentes motrices. Las 
determinaciones complejas que requiere la diferenciación o reconocimiento 
de un objeto son enteramente imposibles sin movimientos activos.

Cómo escuchamos
(las manos)

Palpación activa

Palpación pasiva

Palpación 
semi activa

Mano móvil

Mano quieta

Dos tiempos

Estímulos estáticos

Estímulos dinámicos 
(movimientos)

Estímulos mixtos



Leandro Howlin

102

No hay percepción sin movimiento

De lo dicho, vemos que para percibir objetos estáticos necesitamos que 
nuestra mano sea dinámica, y al revés, si dejamos la mano estática, solo 
podemos percibir los objetos que estén en movimiento. No podemos per-
cibir la forma de un objeto con la mano quieta sobre su superficie. Esto es 
así porque no hay percepción sin movimiento. Sea el receptor o el emisor, 
alguno de los dos debe moverse, de lo contrario los receptores sensoriales 
táctiles no transmiten información relevante, o directamente no se activan.

Hay dos casos particulares que parecen no cumplir esta condición: la 
temperatura y las tensiones.

En la temperatura, la mano puede estar quieta y percibir la temperatura 
de una zona que también está quieta. Sin embargo, a nivel molecular, el ca-
lor es la velocidad a la que se mueven las partículas atómicas de un material. 
El calor es movimiento. La percepción de temperatura es la diferencia entre 
la velocidad de movimiento de las partículas de la mano del terapeuta y la 
velocidad de movimiento de las partículas del cuerpo del paciente. 

Pero no es necesario irse a un nivel microscópico. En el cuerpo humano, 
las variaciones térmicas son causadas por el flujo de sangre. Si la temperatu-
ra de alguna parte del cuerpo cambia, es porque allí el caudal de irrigación 
cambió. Es decir, que también aquí la sensación de temperatura depende 
del movimiento.

La idea de que la percepción de las tensiones también cumple con la pre-
misa de que no hay sensación sin movimiento parece más difícil de justificar. 

Aclaremos en principio qué entendemos por “tensión”, porque este tér-
mino se usa con distintas acepciones. Hay un sentido psicológico, asociado 
a nerviosismo. Hay un sentido eléctrico, de diferencia de potencial. Yo acá 
uso el término “tensión” en su sentido mecánico. 

Empecemos por explicar lo que pasa en el efecto de tensión de un modo 
sencillo. Tenemos un objeto de un material flexible26. El objeto es largo (es 
mucho más extenso en una dimensión que en las otras dos, como una soga) 
o plano (es mucho menos extenso en una de las tres dimensiones, como una 
tela). Está sostenido solo por los extremos. Si los puntos de sujeción están 
separados por una distancia menor a la longitud del objeto, no hay tensión. 
El objeto está “flojo”; decimos que “cuelga”. A medida que aumentamos la 

26	  No confundir flexible con elástico. Flexible es lo que puede variar su forma. Elástico es lo que 
puede variar la amplitud de alguna de sus dimensiones. Una cadena de hierro es flexible pero no 
elástica.



103

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

distancia entre los puntos de fijación acercándonos a la longitud del objeto, 
la tensión aumenta. 

Supongamos que mi tía Fefe y yo sostenemos una cadena de hierro de 
dos metros de largo. Ella tiene un extremo y yo el otro. Empezamos a ale-
jarnos. A medida que la distancia entre Fefe y yo se acerca a los dos metros 
que mide la cadena, cada vez tenemos que hacer mayor fuerza. 

Si la cadena fuera de un material elástico, la distancia que separa los 
puntos de fijación podría ser mayor a la longitud del objeto. Si en vez de 
sostener una cadena de hierro sostenemos un elástico de dos metros de lar-
go, al alejarnos dos metros llegamos a la longitud del objeto, pero podemos 
seguir alejándonos gracias a su elasticidad. Cuanto más se supera el largo 
del objeto, mayor es la tensión, hasta que en cierto momento la prolonga-
ción se torna imposible.

La realidad es incluso más severa. En un objeto no elástico, la tensión 
puede producirse antes de alcanzar la longitud del objeto, por un efecto de 
distribución del peso hacia los costados. De hecho, en un objeto ideal no 
elástico, es imposible que los puntos de fijación estén a una distancia igual 
a la longitud del objeto, porque a medida que nos acercamos a esa distancia 
la fuerza que hay que ejercer aumenta, y en ese último segmento minúsculo 
la fuerza tendría que ser infinita. Pero no nos compliquemos a esta altura 
con eso, porque lo esencial no cambia: la magnitud de la tensión depende 
de la distancia entre los puntos de fijación de los extremos en relación con 
la longitud del objeto y la elasticidad del material.

De todo lo dicho, pareciera que la tensión no es un movimiento, pero 
se puede percibir con la mano quieta, lo cual contradice mi hipótesis de 
que no hay percepción sin movimiento. En primer lugar, quiero notar algo: 
la tensión tiene una dirección, y esta es una característica que un objeto 
completamente estático no puede tener. Cuando estiramos un elástico, hay 
una tensión en el sentido de la longitud y en dirección a sus extremos. Esto 
solo puede existir porque la tensión es un movimiento en potencia. No hay 
desplazamiento en el espacio, pero sí hay una fuerza, una dirección y un 
sentido.

Permítanme una aclaración antes de que mi tía Fefe me acuse de estar 
haciendo trampa. Digo que tensión es movimiento en potencia para hacerla 
encajar con mi hipótesis de que toda percepción necesita movimiento. Sí, 
estoy haciendo un poco de trampa, pero es justamente mi intención. En este 
libro no quiero ser exacto, sino brindar una idea aproximada que sirva para 
poder evaluar la realidad. La didáctica es un poco así: empieza simplifican-
do a grandes rasgos, y a medida que va adentrándose en nociones detalladas 
se va haciendo más compleja.



Leandro Howlin

104

Así es, por ejemplo, la manera en que se enseñan las articulaciones del 
cuerpo humano. Lo primero que uno aprende es que hay varios tipos de 
articulaciones tipo diartrosis: trócleas, cóndilos, trocoides, enartrosis, encaje 
recíproco, artrosis. Cada tipo de articulación se mueve de una manera par-
ticular: ésta en un eje, aquella en dos ejes, esta otra rotando en un punto. 
Pero cuando vas al organismo real, casi ninguna articulación cumple con 
la formulación abstracta. Muy pocas se mueven de acuerdo con los ejes 
teóricos. ¿La rodilla? Es una tróclea, o dos cóndilos, y, dependiendo del 
ángulo, se comporta como una u otra, y además de todo tiene la rótula, que 
le modifica toda la dinámica. ¿El codo? Tróclea + cóndilo + trocoide. La 
supinación del antebrazo no es una simple rotación como una trocoide, sino 
una rotación de uno de los dos huesos más una superposición angular con el 
otro. ¿La articulación témporomandibular? No es ni un cóndilo ni dos, sino 
dos pares de cóndilos enfrentados, es decir, una doble dícondílea, y efectúa 
una cantidad de movimientos que ninguno de los tipos teóricos de articu-
laciones se hubiera atrevido a emprender. Entre todos los movimientos que 
hace, hay uno que se llama “diducción”; un par de cóndilos solo rota sin 
desplazamiento, mientras que el cóndilo inferior del par del lado contrario 
se desplaza hacia adelante, abajo y adentro. La diducción es un movimiento 
impensable en el canon de movimientos posibles que nos plantean cuando 
aprendemos la teoría básica de las articulaciones. No solo eso: cuando uno 
va al cuerpo real, a un paciente determinado, y le coloca la mano en la arti-
culación temporomandibular mientras el paciente abre y cierra la boca, se 
pueden encontrar las variaciones de diducción más estrambóticas: el cóndi-
lo inferior baja, después se desplaza a la izquierda, rota, se inclina un poco, 
vuelve atrás, sube un poco, hace un chasquido, sobresale hacia afuera. Otro 
paciente puede tener una serie diferente de movimientos y no coincidir ni 
en uno solo de ellos. Este ejemplo es para ilustrar que la realidad es mucho 
más compleja que la teoría. Las construcciones teóricas sirven para enten-
der, pero no pueden aplicarse de manera directa a los objetos de la realidad, 
que son mucho más variados e irregulares.

Volviendo al caso de la percepción, quiero que quede claro esto: la per-
cepción necesita movimiento. Eso es fundamental. 

Por otro lado, quiero que se entienda la percepción de la tensión, porque 
es difícil de aprehender. El haber hablado de ella como un caso aparte, y 
la “trampa” que hice al hablar de la tensión en realidad tenían su razón de 
ser, porque esa es la forma en que se la siente. La tensión se percibe como 
un movimiento donde no lo hay, y justamente por eso elegí la noción de 
movimiento en potencia. 

Acá me veo obligado a hacer una aclaración: las tensiones podrían 
considerarse parte de los estímulos semidinámicos, en particular como 



105

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

un tipo de elasticidad. Una parte es verdad: puedo testear la tensión de 
manera semidinámica, imprimiendo un movimiento a los tejidos para 
luego evaluar la respuesta. La elasticidad es una tensión. Pero me estoy 
refiriendo acá a las tensiones que sentimos cuando dejamos la mano 
quieta. Mi sospecha es que en realidad hacemos pequeños movimien-
tos imperceptibles que también están imprimiendo un movimiento a 
los tejidos, de modo que la percepción de las tensiones sí sería un caso 
particular de la percepción de elasticidades. Sin embargo, lo llamamos 
“escucha tensional” cuando el movimiento de la mano del osteópata es 
involuntario e imperceptible, es decir, cuando el osteópata cree que no 
está moviendo su mano, aunque imperceptiblemente lo haga.

Los parámetros de la escucha

Los planos

El plano es la profundidad corporal en la que se encuentra lo que es-
tamos intentando escuchar. Está definido por la distancia de lo percibido 
respecto a nuestras manos y, sobre todo, por la cantidad y calidad de teji-
dos y estructuras que están en el medio y que obstaculizan la escucha. Por 
ejemplo, en cierto punto del abdomen encontramos los siguientes planos, 
de anterior a posterior: piel, tejido subcutáneo, músculo, pared anterior del 
peritoneo, epiplón mayor, intestino delgado, pared posterior del peritoneo, 
aorta y vena cava, columna vertebral, músculos, tejido subcutáneo, piel. 

Si queremos escuchar el intestino delgado, debemos sortear todos los 
elementos que se encuentran entre mi mano y el intestino. La forma de sor-
tearlos es reclutándolos como elemento de sensación o, lo que es lo mismo, 
proyectando mi superficie de sensación más allá de la piel de mi mano hasta 
la estructura inmediatamente anterior al intestino. Para mejorar la escucha 
en distintos planos, debemos aprender a incorporar los tejidos mediadores 
como si fueran parte de la mano. 

 Glosario: plano 

Plano: Estructura anatómica que constituye una unidad tisular 
desarrollada a una misma profundidad respecto de la piel.



Leandro Howlin

106

La intensidad

La intensidad es la magnitud del movimiento con relación a la sensi-
bilidad de mi mano. Puedo sentir fácilmente movimientos amplios como 
la respiración pulmonar, y con más dificultad movimientos menos amplios 
como el pulso en la muñeca. En este caso, decimos que el pulso de la mu-
ñeca es más sutil que la respiración pulmonar. Existen dentro del cuerpo 
movimientos aún mucho más leves que el pulso de la muñeca, que solo se 
llegan a percibir con práctica. Algunos son tan sutiles que son difíciles de 
aprehender incluso luego de años de práctica dedicada. 

Pero la sensibilidad no solo depende de los años de práctica, sino tam-
bién de las circunstancias eventuales, como mi estado físico y mental y las 
circunstancias del momento. Cómo desperté esa mañana afecta mi sensi-
bilidad. Las cosas que me preocupan y cómo estoy reaccionando frente a 
mis aflicciones, también. La actividad física que hice los últimos días, lo que 
comí, la magnitud de mi sedentarismo, la posición en que dormí, el tono de 
mis músculos y la distribución de mis contracturas, todos estos factores in-
fluyen. La relación con el paciente al que estoy escuchando, influye. Mi acti-
tud en el momento exacto de la escucha, si busco algo, si estoy mal sentado, 
si hay un ruido en el departamento vecino que me distrae, también. Todo 
eso influye en mi sensibilidad, y, por lo tanto, en la calidad de la escucha.

Lo que percibimos, siempre, son diferencias. En la percepción táctil de 
movimientos, sobre todo, diferencias con la quietud. En el caso particular 
de la escucha osteopática, donde nunca hay quietud porque el cuerpo es-
cuchado es un cuerpo vivo y no hay vida sin movimiento, la diferencia que 
percibo es con los otros movimientos circundantes. 

Parámetros

Planos Superficial

Profundo

Intensidad Evidente

Sutil

 



107

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Procedimientos de la escucha

La sensibilidad para la detección de desviaciones tiene cierto umbral que 
aumenta con la práctica, pero la posibilidad de percepción de más o menos 
estímulos es además afectada por otras particularidades. 

Hay que considerar, por ejemplo, que la percepción táctil tiene un alcan-
ce limitado. Cuando pongo la mano en el tórax no puedo captar y hacerme 
la representación de todo el cuerpo, sino solo del tórax, y ni siquiera de 
todo el tórax, sino solo de la zona más contigua al lugar donde yo tengo la 
mano (y a la profundidad a la que me proyecto). Me refiero a una sensación 
directa. De manera indirecta sí puedo sentir tensiones que influyen en la 
zona donde tengo la mano pero provienen de alguna región remota, de 
una zona que no puedo captar. Es entonces que digo, por ejemplo, que “me 
lleva al hombro”, lo que quiere decir que, en la zona donde estoy, siento una 
influencia que viene desde esa dirección, y si quisiera obtener más informa-
ción tendría que poner la mano en el hombro y escuchar ahí. Si lo hiciera, 
por otra parte, podría descubrir que el origen de la tensión no estaba en 
realidad en el hombro, sino a mitad de camino, o acaso más allá. La afirma-
ción “Me lleva al hombro” no es determinante, sino que indica más bien una 
dirección y no tanto una posición específica.

Tanto la sensibilidad como el alcance dependen de la fuerza con la que el 
estímulo llega a mis receptores. Esto depende en principio de la intensidad 
de la producción del estímulo, pero también del canal. 

Si quiero ampliar mi percepción, no puedo ampliar la intensidad del es-
tímulo sobre el que no tengo control, pero sí puedo ejercer alguna influencia 
sobre el estado del canal, sobre todo en lo que se refiere a los obstáculos 
(estructuras que se ubican entre el estímulo y mis receptores), que son de 
tres tipos: los tejidos del cuerpo del paciente, los tejidos del cuerpo del os-
teópata y la ropa u otros objetos que se encuentren entre los dos cuerpos. 
Todos ellos interfieren en la calidad de la percepción, y tengo que aprender 
a minimizarlos. Los parámetros que puedo modificar son su espesor, su 
turgencia y su fijación. 

El espesor lo modifico eligiendo el mejor lugar para posicionar mis ma-
nos, y es algo que no necesito pensar demasiado; coloco mi mano en el lugar 
más cercano posible a lo que quiero escuchar. Si quiero escuchar un riñón, 
posiciono mi mano en la zona de piel más cercana. No en el hombro o en 
el tobillo, sino en el flanco. No solo eso, sino que también prefiero ponerla 
en el triángulo de Petit, que es una hendidura entre músculos y, por lo tanto, 
me proporciona un acceso un poco más directo al riñón, sin tantos tejidos 
intermedios.



Leandro Howlin

108

La turgencia la puedo modificar gracias a la presión de mis manos. En 
general, tejidos más turgentes son más fáciles de reclutar como tejidos me-
diadores, y tejidos menos turgentes son más fáciles de encauzar hacia los 
costados. Un hueso es más fácil de reclutar que un órgano, y un órgano más 
fácil que un plexo.

La fijación la puedo modificar liberando antes de la escucha los tejidos 
circundantes.27

La sensibilidad y el alcance también dependen de las circunstancias de 
cada acto de escucha en particular. Tanto la recepción de estímulos como su 
representación, e incluso su integración cognitiva, dependen del día, de las 
personalidades, de cómo se haya levantado el paciente, de cómo se haya le-
vantado el osteópata, del ruido ambiente, de lo que acaba de comer, de la úl-
tima llamada telefónica que recibió, de la cultura donde se desarrolla. Todo 
lo que da vueltas por las mentes de los dos participantes y todo lo que surca 
el aire y reclama cierta atención, interfiere con la capacidad de escucha. 

Es claro que las distracciones del entorno y de mis propias elucubracio-
nes influyen en mi percepción. La tía Fefe es muy consciente de estas in-
fluencias, pero también es exagerada para todo, y los lunes y los jueves trata 
de no decirme cosas importantes porque no la escucho; los lunes, porque 
por la noche doy mi clase de Anatomía Somática y me paso todo el día con 
eso en la cabeza, y los jueves porque siempre comemos ravioles, y la mezcla 
de harinas con ricota me provoca cierta tendencia a tergiversar.

Si quiero mejorar la escucha en cuanto a sutileza, tengo que aprender a 
proyectar mi atención a un plano determinado, a amplificar la sensibilidad de 
mis sensores para captar estímulos de menor intensidad, a discriminar los 
distintos objetos y movimientos a los que percibo pero a los que no quiero 
prestar atención, a ponerme en estado neutro y a armar un modelo tridimen-
sional persistente a partir de estímulos táctiles disociados.

Proyectar me ayuda a ignorar los obstáculos encontrados en el canal, 
amplificar me permite captar información a niveles que antes me pasaban 
desapercibidos, discriminar hace uso de la adaptación sensorial tanto para 
dejar de ver lo irrelevante como para focalizar en lo relevante, ponerme en 
estado neutro garantiza la fidelidad de lo sensopercibido y ensamblar un 
modelo persistente en memoria me permite eludir el problema del corto 
alcance táctil. 

27	  Lo ideal es posar la mano directamente sobre la piel. Si no fuera posible, la escucha será más fácil 
cuanto más finita, menos elástica y más suelta sea la ropa. Mi némesis es el jean, que funciona casi 
como un exoesqueleto. Como dice Umberto Eco, el de jean es el único tipo de pantalón que uno 
se puede desabrochar sin que se caiga.



109

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Proyectar

Proyectar es llevar la atención a un plano del cuerpo al que no se tiene 
acceso directo por encontrarse a cierta profundidad, detrás de otros tejidos 
o estructuras anatómicas. Para lograr alguna eficiencia en ese tacto distal, 
el terapeuta necesita reclutar todos aquellos tejidos que se encuentran in-
terpuestos entre la estructura que está intentando sentir y los sensores de 
su propio cuerpo. Reclutar significa ignorarlos en tanto objeto percibido, 
y eso se logra incorporándolos en tanto parte del sujeto percipiente. De 
esta manera, pasan a funcionar como mediadores del sentido del tacto del 
terapeuta, y se convierten en una extensión de sus sensores corporales (los 
llamaremos tejidos mediadores).

Amplificar

Otra habilidad necesaria es la de amplificar, es decir, poder detectar y tratar 
los estímulos que son pequeños en comparación con todos los otros. Ampli-
ficar la sensibilidad se logra proyectando, y con foco en los estímulos relevan-
tes, es decir, discriminando los estímulos intrascendentes. La restricción del 
campo de atención a un punto particular funciona como una lente sensorial.

Discriminar

Discriminar me parece la habilidad preponderante, en parte porque fun-
da todas las demás habilidades, pero, sobre todo, porque cuando empeza-
mos a escuchar no estamos acostumbrados a un proceso de discriminación. 
Tenemos tendencia a querer escuchar todo, y eso es, justamente, lo que hay 
que reformular. 

Recuerdo, al respecto, una escena en mis estudios. Fue en mi segundo 
año de facultad, y yo estaba cada vez más frustrado. Mis compañeros em-
pezaban a sentir, y yo nada. Cada vez que llegaba una práctica, y había que 
comparar la resistencia tensional de la base del sacro entre el lado izquierdo 
y el derecho, o evaluar la armonía del movimiento del diafragma, o, en el peor 
de los casos, acompañar el movimiento de los huesos del cráneo, yo decía lo 
mismo: “no siento nada”. Hasta que un día un profesor se apiadó de mí, solicitó 



Leandro Howlin

110

la colaboración de un compañero y me hizo poner una mano en su tórax, y 
él puso su mano sobre la mía. Me hizo concentrar, enfocarme, ponerme en 
estado de no buscar nada, y me esperó. Después de un rato me preguntó: 

- ¿Qué sentís, Lea? 
- No siento nada - dije yo. 
- Dale, algo tenés que sentir- me insistió. 
- Te juro que no- dije.
- ¿Sentís la respiración? 
Admití que sí. No lo había dicho porque me parecía muy obvio. La res-

piración la siente cualquiera, y yo creía que tenía que sentir algo más, esos 
“patrones tensionales” o las mareas de las que había oído hablar.

- Ah, entonces algo sentís- me dijo. 
- Bueno, eso sí- acepté-. Pero nada más.
Me siguió preguntando por otras cosas. “¿Sentiste esa tos contenida? 

¿La vibración de los pasos de los otros alumnos que caminan alrededor 
nuestro sobre el piso de madera? ¿El ruido que hizo la panza?”. Esas cosas 
yo las sentía, pero no me habían parecido importantes. Hasta entonces, era 
una masa informe de sensaciones. Cuando me preguntó si había sentido el 
auto que acababa de pasar por la calle, me di cuenta de que lo había sentido, 
pero no había prestado atención; el mismo fenómeno de darse cuenta de 
que el motor de la heladera había estado encendido solo en el momento 
que se apaga. Siguió preguntándome por esto y aquello. Había cosas que yo 
decía sentir y cosas que no. De pronto preguntó: 

- ¿Algún latido?
Yo dije que sí, porque había sentido sobre todo uno. Presté atención, y 

noté algunos otros. Los enumeré. Uno acá a la izquierda fuerte. Otro más 
acá, más débil. Uno allá a la derecha, muy lejano y débil. Un par allá que son 
como coordinados y en la misma dirección. Él me nombró las arterias que 
yo había señalado: la gástrica, la mesentérica superior, alguna otra que ahora 
no recuerdo. Al final, me dijo: 

- ¡Pero sentís un montón!
Me sentí desconcertado. La verdad era que sentía, pero no discriminaba. 

Y al no discriminar, para mí era como no sentir nada. Lo que sentía me 
parecía ruido. Cuando me preguntó por latidos, comprendí que parte del 
ruido que sentía eran latidos. Antes no los escuchaba. Los sentía, los perci-
bía, estaban en mi atención, pero no los escuchaba. El mismo mecanismo 
de adaptación sensorial que borra de la atención sonidos constantes y conti-
nuos, toma también sonidos de lo que no podemos aprehender información 
y los sepulta en la bolsa llamada “ruido”. 



111

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Darme cuenta de que podía discriminar, y saber discriminar algunas 
cosas, pero sobre todo darme cuenta de que poniendo orden en el ruido 
podía convertir el ruido en mensajes inteligibles, me abrió las puertas de la 
percepción.

Fulcrums

Un fulcrum es el punto de apoyo de una palanca, y un osteópata encuen-
tra en cualquier agujero una excusa para usarlo de metáfora. Si te vas a jun-
tar a tomar unas cervezas con unos osteópatas, es altamente recomendable 
prohibir el uso de la palabra “fulcrum” al inicio de la velada. 

Una palanca consta de tres partes: la fuerza aplicada, la resistencia y el 
punto de apoyo o fulcrum. La función de la palanca es permitir superar la 
resistencia con una fuerza aplicada menor a la que se necesitaría si la pa-
lanca no estuviera. En la clínica osteopática se utilizan en muchas técnicas 
manuales, donde el terapeuta apoya la mano en el cuerpo del paciente y el 
codo del mismo brazo sobre la camilla o sobre su propia rodilla, de manera 
de establecer una palanca y así requerir menos fuerza muscular para lograr 
algún resultado. Esta presión sobre el punto de apoyo permite al osteópata 
percibir y tratar estructuras en el interior del cuerpo o inducir actividad 
inherente en el tejido sin aumentar la presión de las manos sobre el cuerpo 
del paciente. En ese sentido, un fulcrum permite optimizar el efecto de una 
fuerza aplicada, de manera que actúe como si se aplicara una fuerza mayor. 
Un fulcrum amplifica la fuerza sin incluir más fuerza.

Pero la noción de fulcrum también adquiere, por resonancia, caracterís-
ticas que sería más exacto adjudicar al concepto de pivot, que es un punto 
quieto alrededor del cual se organizan movimientos de rotación. En ese 
sentido, un pivot modifica la amplitud o dirección de movimiento de un ob-
jeto sin incluir movimiento. Un fulcrum es siempre un pivot, aunque puede 
existir algún pivot que no funcione como fulcrum. Este caso es significativo 
en el caso de los ritmos, dado que un ritmo es un movimiento alrededor de 
una quietud. Si analizamos el patrón de movimiento de un vórtice según la 
distribución espacial, la quietud está en el pivot.

En la escucha, un fulcrum es una herramienta fundamental, porque el 
mecanismo de proyección puede dar como resultado un círculo vicioso: para 
llevar mi sensopercepción a estructuras anatómicas profundas, debo aumen-
tar la presión para superar todos los tejidos intermedios, pero el aumento 
de presión influye sobre el tejido escuchado. Para superar esta paradoja, 
Rollin Becker propone un artilugio: aumentar la presión no en la mano que 



Leandro Howlin

112

está sintiendo, sino en el punto de apoyo, que será probablemente el codo 
apoyado sobre un elemento externo al cuerpo del paciente, sea la camilla o 
el cuerpo del propio osteópata.

Más allá de la aplicación directa en las técnicas manuales, la idea de 
fulcrum se utiliza como metáfora para cualquier situación donde se logra 
amplificar un efecto sin suministrar fuerza o movimiento, sino solo un pun-
to de apoyo. Es en ese sentido que se dice que el osteópata es un fulcrum en 
la salud del paciente: el osteópata no cura, sino que se limita a brindar un 
punto de apoyo para que el paciente pueda modificar su propia fuerza o su 
propio movimiento.

Glosario: fulcrum

Fulcrum: El punto de apoyo de una palanca. Dentro del corpus 
osteopático, se utiliza en sentido metafórico para señalar 
cualquier proceso en que una entidad facilita el movimiento de 
otras sin añadir la fuerza propia al ecosistema cinético.

Estado neutro

De la misma manera que vacío mis pulmones para llenarlos, para po-
blarme de sensaciones tengo que vaciarme. Vaciarme de expectativas, de 
juicios y valoraciones. La idea de ponerse en neutro es minimizar las inter-
ferencias que yo pueda aportar a las circunstancias de la escucha. La neutra-
lidad absoluta es utópica; lo importante es tenerlo presente. Algunos ruidos 
y obstáculos míos los puedo evitar mediante los mecanismos de discrimina-
ción, proyección y reclutamiento. Otros los puedo disminuir mediante una 
actitud y una preparación, de las que hablaremos más en profundidad en 
secciones posteriores. 

Establecer un modelo tridimensional

Por último, la habilidad más compleja es la de ensamblar un modelo 
tridimensional. De esto habla casi toda la sección III (la fase de percepción).



113

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Los procedimientos en el proceso de escucha

Estos cinco procedimientos, que signan a la escucha en tanto proceso, 
son los que estudiaremos en El Cuerpo y La Escucha, en la parte dedicada 
a la escucha en tanto proceso. Existen otras dos aptitudes que catalizan la 
escucha: alcanzar un estado alterado de consciencia y adoptar una actitud 
de empatía radical en la relación con el paciente. Estas dos aptitudes serán 
abordadas en las secciones de la escucha en tanto estado y en tanto acto.

Cada una de las fases de la sensopercepción produce efectos según estos 
mecanismos, y genera como output un esquema de características determinadas. 

La fase de sensación colecta los estímulos externos, los amplifica y dis-
crimina, y los localiza topológicamente, y luego de ese procesamiento pro-
duce un esquema proximal, cuya característica distintiva es la organización 
topológica de las distintas propiedades intensivas. A todo este procesa-
miento lo llamamos, para resumir, una topologización, porque lo básico es 
una localización relativa de propiedades intensivas.

La fase de percepción toma el esquema provisto por la sensación, pro-
yecta la atención a un plano topológico específico, identifica entidades 
haciendo resonar y modular entre sí los distintos estímulos, y las localiza 
egocéntricamente. Plasma ese procesamiento en un esquema distal de en-
tidades relacionadas geométricamente entre sí. Este proceso lo llamamos 
una ontologización, porque la meta básica es la identificación de entidades, 
haciendo una conglomeración de propiedades intensivas diversas.

La fase de cognición parte del esquema distal generado en la percep-
ción, lo integra con el contexto y conocimientos en memoria, y establece un 
modelo coherente y completo de relaciones entre partes y con el todo, con 
una localización alocéntrica. A este proceso le damos el nombre de mereo-
logización, porque su objetivo son las relaciones de conjunto y la detección 
de propiedades emergentes.

Glosario: propiedades emergentes

Propiedades emergentes: Aquellas que aparecen sólo 
cuando las entidades se aglutinan en un conjunto, y por tanto no 
se derivan de las propiedades de las partes. Existen conjuntos de 
los que se dice que el todo es más que la suma de sus partes; las 
propiedades de este tipo de entidades son las propiedades de las 
partes más las propiedades emergentes.
Ejemplo: la propiedad del agua de ser líquida es una propiedad 
emergente, porque tanto el hidrógeno como el oxígeno son gases. 
La propiedad "liquidez" aparece cuando dos átomos de hidrógeno 
y uno de oxígeno se juntan y forman una molécula de agua.



Leandro Howlin

114

No te alarmes con esas palabras difíciles (topologización, ontologiza-
ción, mereologización). Corresponde una a cada una de las fases de la escu-
cha en tanto proceso, y tenemos tiempo para explicarlas e impregnarlas del 
significado que necesitan en El Cuerpo y La Escucha. 

Pero antes de meternos de lleno en el estudio de esos procedimientos, 
necesitamos entender un poco el repertorio de cosas que se pueden escu-
char. Ese muestrario es vastísimo, y para darle un poco de orden lo organicé 
en doce niveles de sensopercepción, donde cada nivel se define por una 
combinación particular de profundidad de plano y medida de intensidad. 
De eso habla el próximo capítulo.



115

6. Doce niveles de 
sensopercepción táctil

Dependiendo de las distintas combinaciones de planos y sutilezas, me 
animo a postular doce niveles de sensopercepción táctil. La descripción de 
cada uno de estos niveles es aventurada, y puedo prever en los lectores dis-
tintas incomodidades. Los puristas dirán que no puedo darles valor objetivo 
a sensaciones meramente subjetivas, y que la escucha (o al menos algunas de 
sus manifestaciones) es inefable. Tienen razón, por supuesto. Dejemos esto 
en claro desde ahora: mi relato es fenomenológico y subjetivo. Otros relatos 
no fenomenológicos pueden ver y mostrar otros objetos, otras relaciones, 
otros modelos y otras causalidades. En cuanto a la subjetividad, es algo in-
trínseco al objeto de estudio por muchas razones que vamos a mostrar. Mi 
intención es que mi relato despierte en los lectores sensaciones y emociones 
que los ayuden a organizar su propio relato. No quiero proponer un modelo 
universal. Solo quiero que me escuchen (en el sentido que le doy en este tex-
to a la palabra “escuchar”), y me encantaría que la escucha que los lectores 
hagan de mi relato también fuera fenomenológica y subjetiva.

No quiero entrar aquí en detalles de qué es cada sensación. Hay muchos 
libros excelentes para eso. Mi intención es sencillamente encauzar las expec-
tativas acerca de qué se puede sentir en la mano; exhibir un surtido de sensa-
ciones posibles. Quiero contarlo como se lo contaría a mi tía Fefe, que todavía 
no capta la diferencia entre yoga y meditación y tiene un registro de su cuerpo 
tan bajo, que cree que para respirar hay que hacer fuerza con la nariz.

Las sensaciones que plasmo acá son absolutamente subjetivas. El mode-
lo que cada osteópata prefiera dependerá de sus predilecciones sinestésicas. 
Hay terapeutas que identifican las sensaciones percibidas por medio del 
tacto con sabores, cosa que a mí me resulta impensable. Otras personas pro-
bablemente tengan otras imágenes, y esa variedad es bienvenida. Cada uno 
encuentra su camino. Yo soy muy visual y con formación científica, así que 
para entender me sirven los modelos con perspectiva y los campos electro-
magnéticos. Otros osteópatas tendrán acercamientos simbólicos, musicales, 



Leandro Howlin

116

hápticos puros. Conozco algunos que usan imágenes de plantas y árboles, 
otros de pensamiento jerárquico, o de pesos e inercias. Todo vale para inten-
tar decir cosas que son indecibles.

Vamos con el primero de los niveles.

1. Termostesia (Temperatura)

De todas las sensaciones que podemos lograr mediante el tacto, la 
temperatura es quizás la que menos discusiones provoca. Todos sabemos 
qué es, la podemos medir objetivamente (con un termómetro, por ejem-
plo) y todos estamos de acuerdo en lo que sentimos. La única disparidad 
podrá estar en la evaluación subjetiva del punto central donde se pasa de 
frío a caliente, que puede variar mínimamente, dependiendo de si el per-
cibidor es más o menos friolento, pero es una diferencia de criterio que 
asignamos a la persona, como si fuera más o menos exagerada, y no a la 
temperatura en sí.

Desgraciadamente, todo eso es falso. La temperatura es la menos objetiva 
de todas las variables táctiles. La percepción de frío o calor depende de la 
temperatura de nuestro cuerpo, y, por lo tanto, depende también del ambiente 
inmediato anterior. Cuando tenemos fiebre, el aire alrededor nuestro parece 
más frío. Al salir de un baño con agua caliente, la temperatura del aire parece 
menor. Al salir mojados de una piscina, muchas veces tenemos sensación de 
frío, aunque la temperatura del agua esté a 26° y el aire a 30°, y esta sensación 
aumenta si hay viento. De hecho, tenemos esta idea de que el viento es más 
frío que el aire quieto, y esto no es verdad. Creemos que un ventilador enfría 
el aire, cuando es exactamente al revés: la electricidad que va desde el enchufe 
al aparato despide calor, la conversión de energía eléctrica a mecánica pierde 
algo de energía en forma de calor, la fricción del eje metálico contra las otras 
partes y de las paletas contra el aire disipan calor, y aumentar el movimiento 
del aire eleva su temperatura.28 Considerado en su conjunto, encender un 
ventilador aumenta la temperatura de la habitación.29

28	  No nos olvidemos de que la temperatura es la velocidad a la que se mueven las moléculas de la 
sustancia. Más velocidad, más calor.

29	  La eficacia de un ventilador consiste en generar una corriente de aire que arrastra partículas de 
sudor de nuestra piel, facilitando la sudoración, que es como bajamos la temperatura de nuestro 
cuerpo. En una CPU, un auto, o cualquier aparato que incluya algún tipo de ventilador para bajar 
la temperatura, lo que sucede es que el ventilador hace circular el aire a través de un disipador (que 
es el que en realidad hace descender la temperatura, y funcionaría -aunque no tan bien- incluso si 
no hubiera ventilador).



117

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Un estímulo tibio nos parece frío si nuestro cuerpo está caliente, pero 
caliente si nuestro cuerpo está frío.

Hay una experiencia muy ilustrativa con tres baldes llenos de agua. El de 
la derecha tiene agua caliente. El del medio, agua a temperatura ambiente. 
El de la izquierda, agua helada. Ponemos al mismo tiempo una mano en el 
balde de la derecha y la otra en el balde de la izquierda. Después de un rato, 
sacamos las manos y las metemos al mismo tiempo en el balde del medio. 
La misma temperatura se siente fría con una mano y caliente con la otra.

Hay otro experimento insólito para corroer la objetividad de la tempera-
tura: tomar un trozo de metal y un trozo de madera a la misma temperatura. 
Una forma fácil de lograr esto es tomar el martillo de la caja de herramien-
tas (me refiero a un martillo con mango de madera y cabeza de metal). 
Todas sus partes están a la misma temperatura ambiente. Sin embargo, al 
tocarlos, el metal parece frío y la madera no. Misma temperatura corporal, 
misma temperatura ambiente, misma temperatura del objeto. Lo mismo 
sucede con algunos solventes como el etanol, que se sienten más fríos que 
el agua a la misma temperatura.

Así y todo, el calor es un gran indicador de actividad. La temperatura no 
será una medida tan eficiente en términos absolutos, pero puedo comparar 
una parte del cuerpo del paciente con las estructuras contiguas o incluso 
otras lejanas y deducir que la más caliente tiene más actividad. En particu-
lar, más actividad sanguínea.

Este nivel de sensopercepción es el más superficial. Tan superficial, que para 
percibir la temperatura no es necesario ni siquiera estar en contacto, sino que 
puedo evaluar la temperatura pasando mi mano a unos centímetros de la piel.

2. Hifestesia (Textura)

La textura es un atributo del material, y, por lo tanto, para evaluarla nece-
sito mover mi mano. La evaluación la logro desplazando mi mano tangen-
cialmente a la superficie, a lo largo de ella. Este desplazamiento genera cierta 
vibración, que es la que hace posible determinar la aspereza de una superficie. 
A menor vibración, más lisa la superficie. A mayor vibración, más áspera. Pero 
la vibración no la notamos; la conversión es inmediata e inconsciente, y asi-
milamos la sensación como si la textura fuera una cualidad individual y no un 
efecto de conjunto. La textura es una característica unidimensional estimada 
inconscientemente a partir de una serie de accidentes orográficos impercepti-
bles que se distribuyen por la superficie en un patrón más o menos constante.



Leandro Howlin

118

La evaluación de textura necesita contacto, pero es el contacto mínimo. 
Cuando evalúo la textura epidérmica de otra persona, no hace falta que mi 
piel se asimile a la piel del otro, sino que debe deslizarse sobre ella. Ya vamos 
a ver que en los niveles siguientes necesito asimilar algunos tejidos del otro 
a mis propios tejidos.

En este nivel de sensopercepción, la presión es la mínima presión po-
sible, apenas lo suficiente para no perder el contacto en el desplazamiento.

La textura puede percibirse en superficie (la textura de la piel), pero 
también en profundidad. En la tibia o el codo, donde no hay músculo, es 
fácil sentir la textura del hueso por debajo de la piel. En la parte anterior de 
la muñeca se pueden sentir la textura de los tendones de los flexores de los 
dedos. Con un poco de práctica, puede sentirse la textura del hígado o del 
peritoneo a través de varias capas de tejido.

3. Picnostesia (Dureza y turgencia)

Tanto la dureza como la turgencia se evalúan por presión. Efectúo un mo-
vimiento perpendicular a la superficie analizada (es decir, presiono), y la resis-
tencia a la presión que aplico es evaluada como dureza o turgencia del material.

La diferencia entre dureza y turgencia no es muy clara. En particular, la 
dureza es la resistencia de un material sólido a la compresión, y la turgencia 
es la resistencia de un material lleno de líquido también a la compresión, y 
está dada por la presión hidrostática del contenido. 

Teóricamente, la resistencia a la presión es una sola, pero la existencia de 
líquido genera un efecto de viscoelasticidad que se percibe distinto al tacto. 
Desde una apreciación subjetiva, la dureza se siente como una característica 
de la superficie, mientras que la turgencia se siente más como una caracte-
rística del volumen del objeto. La turgencia parece provenir de la profun-
didad, aumentando su resistencia a medida que avanzamos, mientras que 
la dureza parecería ser inmediata y estar ya disponible en su totalidad en la 
superficie contactada. Usando conceptos que voy a definir más adelante, po-
dría decir que la dureza presenta un límite táctil preciso contra la superficie 
de mi mano, mientras que la turgencia produce cierta fusión gradual con la 
mano, de manera que el límite se difunde y se extiende un poco más allá de 
las superficies de contacto.

Ejemplo en el cuerpo humano: apoyar un dedo sobre la pantorrilla y 
ejercer una leve presión para evaluar la dureza, ir rodeando la pierna hacia 
adelante, apoyando el dedo presionando cada centímetro, hasta llegar a la 



119

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

parte delantera. Notar cómo la dureza va variando desde la parte posterior, 
donde el músculo es más grueso, hasta la parte anterior, donde no hay mús-
culo entre la piel y el hueso. 

Variación: ejercer una leve presión con el dedo contra la pantorrilla, y 
pedirle al evaluado que contraiga los gemelos. Comparar la diferencia de 
durezas entre el músculo relajado y el contraído.

4. Stereognosis (exploración háptica)

En este nivel de sensación percibimos formas, bordes y tamaños toman-
do los objetos, desplazando nuestras manos y nuestros dedos sobre su su-
perficie y evaluando las distintas presiones y resistencias con relación a los 
movimientos que hacemos nosotros mismos. La exploración háptica es la 
que usamos en el juego en que nos vendan los ojos y nos ponen objetos 
desconocidos en las manos para que adivinemos qué son.

Una sencilla variación del juego podría mostrar la importancia de 
nuestros propioceptores en la stereognosis. La idea es sencilla. Se les 
pone una venda en los ojos a los participantes. En una primera ronda, 
los participantes deben mantener la mano extendida, quieta, sin poder 
flexionar los dedos, y los experimentadores mueven objetos por sus ma-
nos, deslizando las superficies y contornos a lo largo de la piel. En una 
segunda ronda, los participantes pueden tomar los objetos y recorrerlos 
con las manos y los dedos. En la primera parte, los participantes solo 
usan la picnostesia (dureza y turgencia), pero en la segunda parte pue-
den hacer uso absoluto de la exploración háptica, y la relación de éxito 
es mucho mayor.

A decir verdad, la exploración háptica propiamente dicha no es sensa-
ción pura. Para que se produzca una exploración háptica necesito intención, 
orientación cognitiva y conocimiento previo, de manera que necesito parte 
de percepción y también de cognición.

Ejemplo en el cuerpo humano: poner una mano en la rodilla, desplazar 
los dedos buscando bordes y formas, detectar la rótula y seguir su circunfe-
rencia, buscar la separación entre el fémur y la tibia y hundir los dedos en la 
rendija entre ambos para percibir los meniscos, reconocer a ambos costados 
los ligamentos y tendones.



Leandro Howlin

120

5. Kinepatía (detección de movimiento)

En este nivel la idea es reconocer cosas que se mueven manteniendo la 
mano quieta. Vale decir, apoyo la mano en alguna zona, y le pido al paciente 
que se mueva, o lo muevo yo, mientras la mano quieta percibe los movi-
mientos en la profundidad.

Ejemplo en el cuerpo humano: poner una mano en la rodilla igual que 
antes, con un contacto firme, pero sin presión, o mejor dicho una presión 
mínima, no tanto como para hundir la carne, pero lo suficiente para que la 
mano no se deslice. A diferencia de la stereognosis (exploración háptica), no 
vamos a mover la mano, sino que le vamos a pedir al paciente que flexione y 
extienda la pierna, de manera de percibir los movimientos desde la mano quieta, 
sentir las estructuras y cómo se deslizan entre ellas y respecto de nuestra mano. 

Si bien se perciben formas y bordes, la morfología es más difusa que 
en la exploración háptica. En compensación, lo que es más claro es la per-
cepción de movimientos. En la exploración háptica, el hecho de que las 
manos ya estén en movimiento dificulta la comprensión y aislamiento de 
movimientos ajenos.

Otra diferencia es que aquí hay cierta percepción de profundidad. Mu-
cha más que en la stereognosis (la exploración háptica), y un poco más que 
en la picnostesia (la sensación de dureza y turgencia). La diferencia con esta 
última es que hay una percepción de profundidad que no está asociada a 
presión. En la picnostesia, determinábamos más profundidad porque au-
mentábamos la presión. 

A este nivel lo llamo kinepatía para diferenciarlo de la kinestesia, que 
es un término de uso común que describe la sensación del movimiento de 
las partes del cuerpo propio incluida en mi concepto de propiocepción. La 
kinepatía, tal como yo la planteo, sería similar en su objeto -detección de 
movimiento- a la kinestesia, pero no en su ámbito de aplicación, porque no 
queda restringida a mi propio cuerpo. Me refiero, en particular, a la detec-
ción de movimiento en las estructuras anatómicas internas del paciente.

6. Telestesia (Proyección con carga)

Aquí por fin empezamos a sentir cosas que están mucho más lejos. Has-
ta ahora, solo sentíamos propiedades con las que estábamos en contacto. A 



121

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

partir de este nivel empezamos a hacer uso del tacto distal30. En la explo-
ración háptica, cuando detectábamos un borde, era porque lo estábamos 
tocando. En la picnostesia y la kinepatía había cierto atisbo de profundidad, 
pero no muy significativo. Aquí, en la proyección con carga, detectamos 
bordes y formas que están a distancia, y para poder hacerlo necesitamos 
reclutar estructuras o tejidos del paciente como si fueran nuestras. Estos 
tejidos mediadores reclutados los asimilo como si fueran parte de mi mano.

En el ejemplo de la pelota de básquet del capítulo 3, en cierta manera, lo 
que estaba haciendo era una exploración háptica en la que la pelota era mi 
superficie de contacto. Tomaba la pelota como una extensión de mi propia 
mano y percibía lo que palpaba del otro lado de la pelota, a 25 cm de mi piel. 
Estaba reclutando a la pelota como mediador. Podríamos decir que la pelota 
se volvía táctilmente transparente. Pero no solo sentía a través de ella, sino 
también gracias a ella.

¿Cómo funciona esto cuando palpo un cuerpo humano? Supongamos que 
quiero sentir el intestino delgado de un paciente. Apoyo la mano justo debajo 
de su ombligo. Entre mi mano y el intestino de la otra persona hay muchas 
estructuras: la piel, tejido celular subcutáneo, los músculos del abdomen (al 
menos tres capas de músculos), la bolsa peritoneal y el epiplón mayor, sin con-
tar todas las estructuras circulatorias y neurales y las capas fasciales que sos-
tienen y atraviesan todos los niveles. Si quiero sentir el intestino, debo hacer 
que todo eso en medio sea una sola cosa con mi mano. Todas esas estructuras 
mediadoras adquieren una especie de transparencia tisular.

De hecho, algo parecido estaba ya haciendo en el ejemplo de la explora-
ción háptica, aunque en mucho menor medida. Si apoyo mi dedo en el ante-
brazo y lo deslizo, siento la textura de la piel. Si quiero sentir el hueso, debo 
ejercer un poco más de presión y hacer que la piel y los músculos se muevan 
con mi dedo cuando lo muevo. Lo que se desliza es o bien la piel sobre los 
músculos, o bien los músculos sobre el hueso, dependiendo de la presión que 
yo esté aplicando. Es decir, en la exploración háptica, cuando estoy siguiendo 
el borde de un hueso, tomo la piel como tejido mediador. Para que sea patente 
la diferenciación con ese caso, llamo proyección con carga a la sensación para la 
que tengo que tomar como tejido mediador algo más que la piel.

30	  ¿Pero no había dicho antes que se podía sentir la textura de un objeto profundo? ¿Eso no era una 
instancia de tacto distal? Es verdad. Esta aparente contradicción muestra que la división tipológica es 
un mero artefacto intelectual con intenciones didácticas, pero la realidad es mucho más enrevesada.



Leandro Howlin

122

Glosario: discrimiar, proyectar, reclutar

Discriminar: Administrar la atención y el foco para evitar que 
un estímulo sensado ingrese en la percepción.

Proyectar: En el contexto de este trabajo, llevar la atención a 
un plano del cuerpo al que no se tiene acceso directo, sino por 
medio de tejidos mediadores reclutados como extensión de los 
sensores.

Reclutar: Hacer que un objeto o sustancia ajena a mí funcione 
como extensión táctil de missensores corporales.

Tejidos mediadores: En la proyección, cuando el terapeuta 
intenta percibir el estado de tejidos a los que no tiene acceso 
directo, los tejidos mediadores son todos aquellos que se 
encuentran interpuestos entre la estructura que se está 
intentando sentir y los sensores propios del cuerpo del terapeuta, 
y que por el mismo proceso de proyección pasan a funcionar 
como una extensión de esos mismos sensores.

Para esta proyección a distancia es necesaria la intención (me concentro 
en poner el foco de sensación más allá de mi mano). La intención determi-
na la presión que debo ejercer. 

Pero la intención y la presión por sí solas no alcanzan. También es 
importante la superficie sobre la que la aplicamos. Volvamos un segundo 
a la pelota de básquet. Para facilitar mi ejemplo, supongamos que está un 
poco desinflada. Si quiero sentir un lápiz sobre la mesa y determinar sus 
extremos, tengo que apretar la pelota contra la mesa con una cierta pre-
sión mientras la hago rodar, pero si ejerzo la presión en un solo punto, por 
ejemplo, con un solo dedo, el dedo se hundiría en la pelota, y mi percep-
ción quedaría superficial. No llegaría a percibir el lápiz del otro lado. Para 
percibirlo, necesito que la pelota tenga cierta turgencia, necesito ejercer 
esa misma presión, pero con la mano bien abierta, de manera de distribuir 
el contacto en la mayor superficie posible para que la presión converja en 
un punto profundo.

Proyectar, o el tacto distal, tiene una ventaja respecto del tacto proxi-
mal, y es que justamente la distancia respecto del objeto sentido permite 
una triangulación, que facilita tanto la localización como la definición. Esta 
triangulación la logro ampliando lo más posible la superficie de la mano 
sensible, de manera que sus extremos (las puntas de los dedos y el talón 
de la mano) logren vías de sensopercepción del objeto examinado desde 
distintos ángulos, lo que permite una mejor apreciación de la profundidad 



123

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

y la impresión de tridimensionalidad gracias a un efecto de paralaje, de la 
misma manera que la visión estereoscópica permite la valoración de objetos 
en tres dimensiones y sus distancias relativas. 

La visión binocular crea una imagen ligeramente diferente en cada ojo 
debido a que cada uno de ellos capta la escena con un ángulo levemente 
distinto. La diferencia entre ambas imágenes se llama disparidad binocular, 
y el cerebro utiliza las desviaciones relativas para calcular la profundidad 
de los objetos percibidos y producir un modelo mental tridimensional. A 
diferencia de la visión estereoscópica, que solo toma dos puntos focales, 
la triangulación manual utiliza la información recibida en muchos puntos. 
En realidad, es con toda la superficie de la mano, de manera que se forma 
un haz cónico como en una antena parabólica, que concentra la atención 
en una zona de un plano profundo. Abriendo la mano lo más posible y 
sintiendo con toda su superficie es más fácil percibir estructuras anatómicas 
profundas o cubiertas.



Leandro Howlin

124

La exactitud de la sensopercepción en este tipo de sensación está go-
bernada tanto por la precisión del rango de esta presión dirigida como por 
el conocimiento de todas las estructuras y tejidos de la zona que estamos 
evaluando, tanto del objeto que deseamos percibir como de los que necesi-
tamos reclutar como tejidos mediadores. 

7. Batitimia (Proyección sin carga)

Así como la proyección con carga es una exploración háptica en profun-
didad, la proyección sin carga es una kinepatía (detección de movimiento) 
en profundidad. La proyección sin carga me permite sentir movimientos 
que suceden lejos de la superficie, y quizás detrás de otras estructuras. 

En este nivel apoyamos la mano sobre la piel, la dejamos quieta, y pres-
tamos atención a lo que sentimos. Esta vez no le pedimos al paciente que 
se mueva (si lo hiciéramos, estaríamos en la kinepatía), sino que sentimos 
movimientos inherentes del cuerpo. 

En principio, podemos sentir movimientos intrínsecos como los ruidos 
hidroaéreos (gases y líquidos recorriendo el intestino) y los movimientos 
peristálticos. También, por supuesto, la respiración pulmonar. Dependiendo 
de dónde esté la mano, podemos sentir también los latidos del corazón o el 
pulso de algunas arterias. Sin necesidad de mucha práctica, y dependiendo 
de la configuración física del paciente, con una mano en el centro del abdo-
men podemos sentir el latido de la aorta. A fuerza de práctica, con el tiempo 
se empiezan a sentir muchas más arterias. Por esta zona del abdomen, acá 
y allá, a distintas profundidades y direcciones, primero se pueden sentir las 
ilíacas, luego las gástricas, las gastroepiploicas. 

A medida que la sensibilidad se va afinando gracias a la práctica, se van 
agregando componentes. Por ejemplo, el movimiento del hígado impreso 
por la respiración pulmonar, cuando el diafragma baja y lo estruja y lo hace 
voltear hacia adentro y adelante (parte de lo que llamamos la movilidad del 
hígado). 

En este nivel la proyección no se logra con presión dirigida como en 
la proyección con carga, sino con atención, foco y discriminación. Presto 
atención a dónde quiero escuchar, focalizo mi sensación en una zona y un 
plano determinado, y discrimino todos los ruidos que no me interesan. La 
capacidad fundamental en este nivel es la proyección, pero discriminar tam-
bién es importante. Si quiero escuchar la circulación de la vena porta, tengo 
que sacar de mi atención la respiración pulmonar que me mueve todo el 



125

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

tórax y el abdomen, los circuitos arteriales y movimientos peristálticos que 
recorren todo el lugar, los movimientos del hígado siguiendo al diafragma y 
todos los movimientos de los tejidos intermedios que están entre mi mano 
y el sistema porta.

8. Tensitimia (Patrones tensionales)

Si vamos a atenernos a criterios de profundidad, sutileza y movimiento, 
los patrones tensionales deberían incluirse en la proyección sin carga, pero 
prefiero dedicarles un apartado específico, porque es necesario prestar aten-
ción a ciertas consideraciones particulares. 

Una tensión se siente de manera parecida a una turgencia. Ambas son 
una resistencia a la presión de mi mano, y representan una resistencia amor-
tiguada, que pareciera venir de lejos. La diferencia es que en la turgencia esa 
resistencia es perpendicular a la superficie sensada, y pareciera provenir de 
abajo, opuesta a la presión de mi mano, perdiéndose en las profundidades. En 
la tensión, en cambio, la resistencia es tangencial, pareciera provenir de los 
costados, perpendicular a la presión de mi mano, y se pierde hacia los lados.

Lo que nos interesa no son las tensiones individuales, sino los patrones 
tensionales, que son redes de estructuras tensionadas en distintos sentidos y 
planos. Estos patrones tensionales constituyen estímulos difíciles de sentir 
porque no se asocian a nada que uno sienta habitualmente. Los latidos son 
latidos, la respiración es la respiración y los ruidos en la panza, todos los 
conocemos. Pero los patrones tensionales… ¿Cómo se sienten los patrones 
tensionales?

Exploremos un ejercicio imaginario. Pongo una toalla extendida en el 
piso. Apoyo las manos arriba. Un par de amigos toman los extremos de la 
toalla y tiran hasta ponerla en tensión. En mi mano, percibo esa tensión. 
Percibo la dirección de la tensión, aunque esté en equilibrio y la toalla no se 
mueva. Percibo la cantidad de tensión. Percibo la textura y el espesor, que 
son dados por el material de la toalla, pero también por el hecho de que mis 
amigos aumentan o aflojan la tensión. No hay movimiento, pero la tensión 
se percibe como un movimiento. Es más, pareciera ser un movimiento que no 
va a ningún lado.

En ese ejemplo describimos una tensión aislada. Los patrones tensionales 
se presentan cuando existen elementos entrecruzados, cada uno con su propia 
tensión, que generan una o varias resultantes en distintas zonas. En el cuer-
po es como si hubiera varias toallas, cruzadas en distintas direcciones y con 



Leandro Howlin

126

mucha gente tirando de los extremos con distintas fuerzas. Si quiero darle 
más exactitud a la metáfora, tendría que decir que cada una tiene su textura 
y resistencia particular: en el cuerpo no serían todas toallas como la del ejer-
cicio imaginado, sino que hay una toalla, una lámina de papel, una malla de 
metal, una ristra de salchichas. Cierro los ojos, pongo la mano sobre la piel y 
percibo en la profundidad la toalla apenas estirada, un poco más abajo, con 
una tensión mucho mayor y en un sentido casi perpendicular a la de la toalla, 
la lámina de papel, y luego la malla de metal, más tensa de su lado izquierdo 
a tal punto que da la sensación de que se va a soltar en cualquier momento, y 
aún más allá la tensión irregular y vibrátil de la ristra de salchichas. 

¿Se me permite complicar un poco más la imagen? Por allá arriba está 
el diafragma contrayéndose y relajándose, moviéndome la caja torácica y 
arrastrando todo el resto de las estructuras, y, por lo tanto, cambiando rít-
micamente la configuración de los patrones tensionales. En inspiración, la 
toalla está estirada y la ristra de salchichas suelta; en la espiración, exacta-
mente al revés. 

Y vamos a complicarlo un poco más, porque resulta que el diafragma no 
se contenta con moverme todo el sistema de coordenadas de un lado al otro, 
sino que además en medio de la respiración cambia el pívot del movimiento, 
y entonces las influencias que estaba ejerciendo acá, de pronto las empieza 
a ejercer allá. Y entonces toda esa telaraña enrevesada y tridimensional va 
cambiando de configuración, desplazando las zonas de más tensión, a veces 
de manera gradual y a veces de un salto, modificando la posición de sus 
puntos de balance membranosos.

Todo eso son los patrones de tensión: las distintas estructuras de mate-
riales diversos en tensiones distintas, modificándose a lo largo del tiempo 
a un ritmo determinado que es constante pero no parejo. En el cuerpo no 
tenemos toallas ni ristras de salchichas, pero tenemos músculos, ligamentos, 
tendones, tejido conectivo con sus fibras de colágeno en distintas orien-
taciones, huesos, cartílagos, órganos de distintas oquedades y densidades, 
algunas arterias que son vastas y firmes como un caño de polipropileno, 
miles de otras que son ligeras y dúctiles como tubitos de látex, unos ner-
vios gruesos como un palo de goma y otros delgados pero resistentes como 
cabellos, todo entremezclado, enrollándose unos en otros, cambiando de 
forma, contrayéndose y relajándose, desde unos a otros de sus puntos de 
fijación que pueden estar distribuidos por cualquier lado y que pueden in-
cluso ir cambiando su ubicación de acuerdo a las alteraciones del entorno. 
Y el modelo podría complicarse todavía más, porque el andamiaje tensional 
se modifica por otras cosas: movimientos de los brazos, tos, mioclonos, los 
niveles que todavía no describimos (MRP, motilidad de los órganos, ma-
reas), líquidos que infiltran todo. E incluso la respiración del terapeuta, sus 



127

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

propios latidos, sus ruidos hidroaéreos, sus propios patrones tensionales y, 
en un consultorio como el mío, incluso por un auto que transita por la calle.

No por nada insisto sobre la importancia de discriminar para poder con-
centrarme, dentro de todo este revoltijo, solo en esa característica que me 
interesa. Sin discriminar, no podría sentir más que la temperatura y la tex-
tura superficial del tejido más superficial.

Caroline Stone explica esto mejor que yo y con un estilo mucho más 
reposado:

Para comprender esta prueba, volvemos una vez más a nuestra idea del cuer-
po como una red de tensegridad. Imagine el cuerpo como una serie de elementos 
contráctiles y elásticos, como una telaraña. Imagínese cómo, si una parte de la red 
es disfuncional, esto creará un foco de tensión, que ‹tirará› de todas las diversas 
hebras de la red (tejidos corporales) y, si coloca una mano en cualquier parte de la 
red, debe sentir que la tensión actúa en una dirección que va hacia el lugar de la 
disfunción. Así es como la araña ‹sabe› dónde ha aterrizado su presa cuando queda 
atrapada en la red. (...)

(C. Stone, The Science and Art of Osteopathy)

Ahora bien, muchas de esas tensiones en el cuerpo son sutiles. Eso es 
lo que hace que al inicio sea difícil escucharlas: nos son desconocidas, son 
sutiles y son muchas. Acá sí es imprescindible la práctica. Pero a no deses-
perar. Todo se aprende. No es mucho más difícil que manejar un automóvil, 
donde podemos prestar atención a la curva que tenemos que tomar, mover 
el volante en el ángulo exacto, apretar el acelerador más o menos de acuerdo 
con cómo responde el conjunto del auto, estar atento a las maniobras de los 
autos circundantes, y sentir en el cuerpo la calidad de la vibración que nos 
indica si tenemos que cambiar la marcha, y al mismo tiempo quizás man-
tener una conversación. Una coreografía que nos resultaba impensable las 
primeras veces que nos sentamos al volante, pero que luego de unas miles 
de horas de manejar ejecutamos sin esfuerzo consciente.

9. Higrotimia (MRP y motilidad de los órganos)

Lo que detecto en este nivel son movimientos en profundidad, así que 
muy bien podría incluir estas sensaciones dentro de la proyección sin carga 
(batitimia), pero las separo porque la sensopercepción es de una categoría 
distinta. En este nivel agregamos las características cinemáticas propias de 



Leandro Howlin

128

los fluidos, que están mucho más alejadas de nuestro sentido común. Si 
bien no me conecto directamente con los fluidos en sí (eso vendrá en los 
próximos niveles), el origen de todos los estímulos es fluídico. Así como 
en la tensitimia buscaba patrones tensionales, lo que busco acá es un rit-
mo. Tengo que discriminar y sacar de la ecuación todos los movimientos 
variados y caóticos que me provee la batitimia: la respiración pulmonar, la 
circulación sanguínea, los movimientos peristálticos, más todas las acomo-
daciones internas que causan todos estos movimientos. Necesito ignorar 
todas las líneas de tensión proyectadas en la tensitimia, y quedarme con un 
ritmo sutil y lento.

Los movimientos escuchados en este nivel son de dos clases. Los incluyo 
a ambos en un mismo nivel porque la escucha es análoga, pero no hay que 
confundirlos porque tienen causas -y efectos- muy distintos. 

Por un lado, está la circulación del líquido cefalorraquídeo (LCR) por 
vías encefálicas y medulares, que puedo percibir indirectamente en el pe-
queñísimo movimiento de vaivén de algunos huesos (los huesos del cráneo 
más el sacro). El LCR circula a un ritmo medianamente estable. William 
Sutherland, su descubridor, lo llamó Movimiento Respiratorio Primario 
(MRP) porque es embriológicamente anterior a la respiración pulmonar. 
Es un movimiento profundo y sutil, y por lo general es la primera sensación 
sutil que uno descubre cuando empieza a estudiar osteopatía. 

Por otro lado, está la motilidad de los órganos. En la batitimia (proyec-
ción sin carga) escuchábamos la movilidad del hígado: los movimientos 
impresos sobre el hígado por la respiración pulmonar, las torsiones e in-
clinaciones del torso, la marcha y otros desplazamientos articulares. Ahora 
vamos a ir un paso más allá y vamos a escuchar el movimiento inherente del 
hígado, que no depende ni de los movimientos de los músculos esqueléticos 
ni del diafragma, pero que se superponen a ellos. Son movimientos de ori-
gen embrionario que tienen un ritmo y una coreografía determinada, que 
llamamos la motilidad del hígado. 

Todos los órganos tienen cierta movilidad y cierta motilidad que pode-
mos -y solemos- escuchar.

Dice Caroline Stone:
La idea es que hay un cambio continuo de movimiento en todo el cuerpo, que 

se puede llamar movimiento involuntario o un cambio general de tensión en los 
tejidos de tensegridad del cuerpo (las membranas durales, los planos fasciales y las 
estructuras del tejido conectivo).

Este “movimiento inherente”, que continúa tanto si el paciente se mueve como 
si no, se produce de forma cíclica y rítmica, y debe seguir un patrón establecido y 
oscilar alrededor de varios puntos de apoyo.



129

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El movimiento se expresa en todo el cuerpo y el osteópata puede “escuchar” y 
evaluar si este movimiento se expresa de manera adecuada y eficaz.

Si no es así, los puntos de apoyo alrededor de los cuales oscila se habrán des-
plazado y el movimiento se orientará alrededor de los sitios de disfunción o se 
habrá desplazado de tal manera que el osteópata pueda determinar el origen de 
ese cambio, es decir, el lugar de la disfunción.

(C. Stone, The Science and Art of Osteopathy)

Glosario: movilidad y motilidad

Movilidad: La capacidad de movimiento de una estructura 
anatómica cuyo origen motriz proviene de otras estructuras.

Motilidad: La capacidad de movimiento inherente de una 
estructura anatómica.

Parte de la estrategia para evaluar estos ritmos inherentes es acompañar-
los. Sin intención, sin un movimiento voluntario de mi parte, sin forzarlos 
ni guiarlos. Dejarme llevar por el ritmo que quiero escuchar. 

Para sentir la movilidad del tórax, tengo que sacar de mi atención la 
textura, la dureza, los bordes y las formas. Para sentir la motilidad de los 
pulmones tengo además que sacar de mi atención la movilidad impresa por 
la respiración diafragmática. Eso es discriminar.

Interludio acerca los últimos niveles: las mareas

Los últimos niveles están relacionados con lo que se llama habitualmente 
el cuerpo fluido. Este es un concepto que en algunos autores adquiere caracte-
rísticas ontológicas (donde el cuerpo fluido sería algo que existe en la reali-
dad), y que, por lo tanto, puede tornarse un tanto místico, pero no me interesa 
en esta instancia involucrarme en esa discusión. Aquí hacemos un abordaje 
fenomenológico, y la intención es mostrar que el cuerpo fluido es algo que se 
percibe, independientemente de que exista como entidad o sea solo un efecto 
perceptivo de conjunto, es decir, un modelo inconsciente de aprehendizaje de 
efectos de interferencia entre distintas dimensiones o niveles de percepción o 
el resultado de un procesamiento discriminatorio abstracto.

Lo cierto es que en ciertas situaciones se puede percibir el cuerpo en sus 
características fluídicas, como si los elementos sólidos no existieran o no los 
percibiéramos. 



Leandro Howlin

130

En este nivel podemos empezar a hablar de mareas. 
Nota: Las descripciones de las mareas en los libros que conozco, sean de Becker, 

Jealous o de biodinámica craneosacra, suelen ser bastante distintas de las que yo 
propongo. Mi intención es ilustrar los mismos fenómenos, pero con otras palabras, 
sobre todo porque sus descripciones siempre me sonaron un tanto esotéricas, y lle-
gué a entenderlas bastante después de haberlas experimentado, y yo intento faci-
litar el camino de percepción antes de que ocurra. No es mi intención adentrarme 
en qué son las mareas, de dónde provienen, qué función tienen en el organismo 
y qué utilidad se les encuentra en la clínica. No porque estás consideraciones ca-
rezcan de importancia, sino por lo contrario: los límites de este libro no alcanzan 
para hacerles justicia. Aquí me limito a ilustrar sus aspectos fenomenológicos, es 
decir, cómo se perciben. De todos modos, que quede esto claro: mis explicaciones 
e ilustraciones son simplificaciones brutales, y si en algún momento parecieran 
entrar en contradicción con las de otros autores, no debe dudarse ni un momento 
en descartar lo que yo digo.

La teorización y clasificación de las mareas es confusa, porque distintos 
autores a veces nombran una misma cosa con distintas palabras, y a veces 
usan los mismos términos para nombrar cosas distintas. Sutherland introdujo 
la idea de marea en el cuerpo sin profundizar demasiado, y a veces pareciera 
indicar una entidad ontológicamente definida y otras veces pareciera estar 
refiriéndose a un concepto abstracto. Becker pareciera esbozar una primera 
clasificación, aunque nunca la enumera con rigor académico. En un artículo 
(Becker, 1979), dice que hay cuatro patrones mayores de movimiento: los 
movimientos voluntarios neuromusculoesqueléticos, el mecanismo de respi-
ración torácica, la fluctuación del líquido cefalorraquídeo a razón de 10a 14 
ciclos por minuto, y un “gran movimiento tipo marea”31 de 6 ciclos cada 9 mi-
nutos, del que admite desconocer tanto su origen como su naturaleza. James 
Jealous describe en 1988 una marea de entre 2 y 3 ciclos por minuto, y que lla-
ma “2 a 3”. Por otra parte, introduce otra clasificación donde nombra distintas 
“zonas” que parecen armonizar vagamente con las propuestas de Becker. 

La biodinámica craneosacra (que no es parte de la osteopatía, pero se 
apropia de algunas de sus ideas) establece una taxonomía más elegante, donde 
hay una marea corta, una media y una larga. La marea corta se corresponde 
al MRP o, según alguna interpretación que intenta diferenciarlos un poco, el 
MRP es el movimiento del LCR en el encéfalo y médula espinal, mientras 
que la marea corta es la expansión de ese ritmo a todo el cuerpo. La marea 
media pareciera corresponder a lo que James Jealous llama “2 a 3”, con un 
ritmo de 2,5 ciclos por minuto. La marea larga es la más sutil, más profunda 
y más penetrante, con ciclos de 100 segundos (equivalente a la marea grande 

31	  En inglés, “large tide-like motion”.



131

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

de Becker, aunque éste la propone como de ciclos de 90 segundos).
En los próximos párrafos utilizaremos los términos “marea media” y 

“marea larga” para referirnos a las dos últimas, más que nada porque estos 
términos, aunque provenientes de la biodinámica craneosacra, se hicieron 
un lugar en la osteopatía, donde esos fenómenos ya estaban descritos y es-
tudiados, pero no tenían nombres pegadizos.

Con respecto a la percepción del cuerpo fluido, podríamos notar algu-
nos detalles simpáticos. Un elemento líquido puede mostrar varios tipos 
de movimiento, de distintas amplitudes, que se establecen superponiéndo-
se. La entidad líquida más grande que conocemos, el océano, comprende 
todos. Tiene mareas, corrientes marinas, olas, movimiento browniano y 
turbulencias. Con un poco de esfuerzo, podemos relacionar esos tipos de 
movimiento con los niveles que presentamos. La marea del océano sería en 
el cuerpo la marea larga. Las corrientes marinas, la marea media. El oleaje 
sería el impulso rítmico craneal del líquido cefalorraquídeo. El movimiento 
browniano, la motilidad de los órganos32. Las turbulencias son de carácter 
morfodinámico, y, por lo tanto, tienen origen en la relación de contigüidad 
de lo sólido con lo líquido, de manera que las podemos asociar con los pri-
meros ocho niveles.

Ciclos por
minuto

Duración de un 
ciclo (segundos)

Impulso rítmico craneal
(MRP) 8 a 14

Marea media o “2 a 3” 2 a 3

Motilidad de los órganos 7 a 8

Marea larga 0,6 a 0,7

4 a 8

20 a 30

7 a 9

85 a 100

32	  Sí, soy consciente de que en esta última afirmación estoy forzando la metáfora quizás demasiado, 
pero la intención es más didáctica que ontológica, y creo que es útil aun siendo artificiosa.



Leandro Howlin

132

Comparémoslo con otros ciclos propios del organismo humano:

Ciclos por
minuto

Duración de un 
ciclo (segundos)

Cardíaco 60 a 120

Motilidad de los órganos 7 a 8

Diafragmático 10 a 20

Peristaltismo 3 a 9

0,5 a 1

7 a 9

Impulso rítmico craneal
(MRP) 8 a 14 4 a 8

3 a 6

6 a 20

Marea media o “2 a 3” 2 a 3

Circadiano 0,003

Marea larga 0,6 a 0,7

Ciclo menstrual 0,0001

20 a 30

520.000

85 a 100

10 a 20 millones

Ritmos inherentes del organismo

10. Reumatimia (la marea media)

La idea básica de la percepción de la marea media es tan fácil de explicar 
como difícil de implementar: necesito discriminar todo lo que sea sólido y 
quedarme solamente con la percepción de los líquidos.

Al contrario de los niveles anteriores, es difícil en este caso adjudicar la 
sensación de movimiento a una entidad concreta. ¿Qué es lo que se mueve 
en la marea media? Es difícil decir. He escuchado algunas explicaciones, 
pero siempre me resultan sospechosas por lo esotéricas. Mi sensación es que 



133

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

no hay algo concreto que se mueve con esos ritmos, sino que lo que sucede 
es una especie de sincronización, o un efecto de fase, como en las ruedas de 
algunos vehículos, que parecen ir lentamente en sentido horario cuando en 
realidad giran rápidamente en sentido antihorario. 

¿Qué se sincroniza? ¿La sangre? ¿El LCR? ¿Todos los fluidos? La verdad 
que no lo sé. La sincronización no es necesariamente real. Es como yo lo siento. 
Lo cierto es que una vez que tuve esa imagen, siempre me pareció adecuada.

La mejor forma de escucharla es pensar nuestra mano como si fuera un 
bote y la piel del paciente como la superficie de un lago, percibir los pequeños 
movimientos que llevan el bote a la deriva, y dejar que la mano sea llevada. 

¿Por qué digo un lago y no un mar, si es una marea? Al fin y al cabo, un 
lago no tiene mareas. 

Es verdad. La imagen más exacta es un mar, sí, pero acá hay que andarse 
con cuidado, porque tendemos a hacernos una imagen del mar tal como 
lo vemos desde la playa, agitado y con olas. Para que la representación sea 
cabal tendríamos que considerar el mar según toda su extensión, como lo 
vería un dios enorme que lo mira desde arriba, como esa cosa infinitamente 
gigantesca que es, en esa escala donde las olas no influyen en lo más míni-
mo, pero sí las mareas. 

Glosario: fluido

Fluido: Cualquier sustancia que tiende a adaptarse a la forma 
de su contenedor. En particular, los líquidos y los gases.

11. Fontotimia (la marea larga)

La marea larga es a la vez la primera y la última entidad que se escucha. 
Las instrucciones para reconocerlas son tan sencillas como quiméricas. Por 
ejemplo: Para escuchar la marea media, al poner la mano sobre el paciente hay 
que quedarse con la primera sensación que llegue. O sino: Para escuchar la marea 
larga, hay que sacar primero todas las otras escuchas. Si ya estás familiariza-
do con escuchar las mareas, estas orientaciones quizás te parezcan media-
namente acertadas o no, pero si estás en los primeros años de la carrera, 
seguramente odies al docente que lo explica de esta manera. No lo odies. 
Hace falta un clic para escuchar las mareas (y para gran parte de los niveles 
anteriores también), y de este clic vamos a hablar después.



Leandro Howlin

134

Así como para sentir la marea media discriminamos todo lo que es es-
tructura sólida y percibimos solo las entidades líquidas, para sentir la marea 
larga discriminamos también los fluidos, y nos quedamos solo con el mo-
vimiento. La marea larga es la discriminación suprema. Sacamos todo lo 
que reconocimos antes y nos queda un movimiento de fondo. Es un ritmo, 
como las mareas oceánicas, pero tan lento que desafía la mismísima defini-
ción de ritmo.

La marea larga constituye el nivel penetrante y sutil por excelencia. La 
sensopercepción de esta marea es a la vez profunda y superficial. Es la escucha 
que penetra más profundo en todo el cuerpo e impregna los rincones más re-
cónditos, pero también es la más superficial, diría que más superficial incluso 
que la textura, porque para sentir la textura necesitamos de cierta fricción 
mientras que la marea se puede sentir con un contacto apenas perceptible. Es 
análogo al contacto mínimo de la textura, pero sin siquiera la fricción.

En la marea larga, la escucha se expande, pero se enfoca. No hay con-
centración de la atención, sino un centrado. Se enfoca en la quietud in-
fraestructural. Sentir la marea larga es dejar de prestar atención a las di-
ferencias; poner la atención en la unidad del todo, y no en las identidades 
particulares. 

Si en la motilidad siento una estructura anatómica en su movimiento 
inherente, y en la marea media siento los fluidos corporales como si flu-
yeran libres de armazones sólidas, en la marea larga siento solo el movi-
miento: el movimiento sin la estructura. Para sentir la marea tengo que 
discriminar todo lo que sea materia. Lo que me queda, luego de ese aisla-
miento, es un ritmo.

La marea larga no es ni siquiera una sensación demasiado parecida al 
agua, quizás por la misma razón que antes: a escala oceánica el agua es una 
entidad que se comporta muy distinto a lo que estamos acostumbrados a ver 
del agua. Lo que se siente en la mano al apoyarla en el cuerpo es mucho más 
etéreo que cualquier líquido. La sensación de la marea es como agua, pero 
muy poco densa, o como viento, pero muy lento. No responde exactamente 
a lo que entendemos cuando pensamos en el movimiento de un líquido. La 
escucha de los líquidos es anterior; pertenece a la batitimia o a la higrotimia. 
Podría decir que es como una marea aérea, pero esto puede confundir con 
la idea de una corriente de aire, que es una metáfora que queda muy lejos 
porque, antes que nada, la marea larga es un movimiento lento. 

Hay quien lo asocia más a una marea eléctrica o de imanes. La metáfora 
del magnetismo me parece bastante fiel, aunque yo no la uso mucho porque 
incluso los imanes me resultan un tanto misteriosos. Cuando acercamos dos 
imanes por sus polos similares, hay una fuerza entre ellos que no es material, 



135

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

pero si los imanes son lo suficientemente potentes no los podemos juntar. 
Hay algo ahí en el medio que no es tangible, pero ofrece resistencia, una 
resistencia etérea, pero a la vez insuperable. Algo de eso hay en la marea 
larga, ese campo de fuerza que está y no está, que existe en un nivel mínimo 
de existencia, que penetra todo y a la vez es penetrado por todo. 

La marea larga no me llega, sino que me atraviesa. Para sentir la marea 
debo ser transparente y permeable.

Podría asociar la sensación de la marea larga con la de estar de pie a la 
orilla del mar. Algo circula alrededor de nuestros pies, primero hacia un 
lado, cuando llega la ola, y luego hacia el otro cuando se retira. Además, 
con cada ola nuestros pies se hunden en la arena. En la escucha de la marea 
larga, algo circula alrededor -pero también a través- de nuestras manos, que 
en cada ciclo parecen hundirse más en el cuerpo del otro.

12. Eremitimia (la Quietud)

Más allá de la marea larga, y, por lo tanto, más allá de todos los otros ni-
veles de sensopercepción, lo que hay es quietud. La Quietud. Esta Quietud 
es tan difícil de describir como de percibir, y por la misma razón: no hay 
palabras ni conceptos para asociar aquello que no tiene rasgos diferenciales. 
Lo único claro es esto: de la Quietud nace todo lo demás, en ella están en 
potencia y en acto todo movimiento y toda fuerza. Para tratar de entender, 
voy a recurrir a la imagen de la ola quieta.

Theodor Schwenk, en su libro Sensitive Chaos, dice que existen dos 
tipos de olas. Por un lado, están las olas usuales, aquellas que viajan sobre la 
superficie de agua estacionaria, como cuando arrojamos una piedra en un 
estanque y las olas se expanden en círculos concéntricos, o las olas del mar. 
Este tipo de olas tienen la particularidad de trasladarse horizontalmente, 
pero sin llevarse el agua, que se limita a moverse hacia arriba y hacia abajo. 
Por otro lado, están las olas formadas en torrentes (arroyos o ríos), donde el 
agua circula sobre piedras o alrededor de postes o muelles. En este caso, el 
agua trascurre, pero la forma de la ola se mantiene mientras no se altere el 
obstáculo o el caudal de agua.

“Hay, por lo tanto, dos fenómenos contrastantes: En un torrente, la for-
ma de la ola permanece en el mismo lugar y constantemente fluye agua nue-
va a través de ella. En el mar, la forma de la ola viaja a través de la superficie 
y el agua permanece en el mismo lugar” (Schwenk, 1965).



Leandro Howlin

136

En un torrente, el agua pasa a través de la ola quieta. En el mar, la ola 
pasa a través del agua quieta. En ambos casos hay movimiento y quietud. 
En un caso, el movimiento está en el agua y la quietud en la ola. En el otro, 
el movimiento está en la ola y la quietud en el agua.

Un rápido en un río es la expresión misma de la turbulencia, exacta-
mente lo contrario de flujo laminar. Y, sin embargo, en ese caos que es la 
turbulencia, se forma - ¡solito! - un patrón ordenado. Aparece, en medio del 
revuelo, una instancia de quietud. 



137

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Algo de eso hay en la Quietud. Percibir la Quietud es la discrimina-
ción suprema, porque debemos discriminar no solo la materia y el mo-
vimiento, sino también el acto mismo de discriminar. Para ver la ola del 
torrente, necesitamos olvidarnos del agua y su movimiento, pero en esta 
jugada caemos en una paradoja: si quitamos el agua y su movimiento, la 
ola deja de existir.

Percibir la Quietud es sentir algo entretejido en medio del movimiento, 
algo que no existe más que por estar quieto en el corazón de la agitación.

Sinopsis
 

Temperatura

Nivel Nombre 
técnico Qué Mano Objeto Profundidad Intensidad

Termostesia Diferencias de 
temperatura Estática Estático Superficial Evidente1

Textura Hifestesia Textura Dinámica Estático Superficial Evidente2

Dureza y 
turgencia Picnostesia Dureza y turgencia Dinámica Estático Superficial Evidente3

Exploración 
háptica Stereognosis Bordes, forma y 

tamaño Dinámica Estático Superficial Evidente4

Detección de 
movimiento

Kinepatía
Movimiento 

músculo-esquelético 
y/o articular directo

Estática Dinámico Superficial / 
Profundo

Evidente5

Proyección con 
carga

Telestesia
Bordes, forma y 

tamaño de tejidos 
profundos

Dinámica Estático Profundo Término 
medio6

Proyección sin 
carga Batitimia Movimientos 

indirectos Estática Dinámico Profundo Término 
medio7

Patrones 
tensionales

Tensitimia Tensiones Estática Semi-
dinámico Profundo Sutil8

MRP y 
motilidad de 
los órganos

Higrotimia Movimientos 
inherentes Estática Dinámico Profundo Sutil9

Marea media Reumatimia Sincronizaciones 
fluidicas Estática Dinámico Profundo Sutil10

Marea larga Fontotimia Vitalidad Estática Dinámico Omnipresente Más sutil11

Quietud Eremitimia Quietud ? ? Omnipresente Aún más sutil12



Leandro Howlin

138

En general, en los primeros niveles hay menos carga, en los del medio 
va aumentando, y en los últimos vuelve a haber menos carga. En el primero 
y el último, la carga no es siquiera necesaria, y se pueden percibir sin tocar 
la piel. En el segundo y el anteúltimo, la carga es la mínima, apenas la sufi-
ciente para estar en contacto.

La carga necesaria para sentir no es homóloga a la profundidad. Podría 
pensarse que la textura se desarrolla en la superficie de la piel, y que los 
niveles siguientes consisten en sentir estructuras cada vez más profundas, 
pero el asunto no es tan sencillo. No hay aquí una unidimensionalidad de la 
distancia; la textura es el más superficial de los niveles de sensopercepción 
en un sentido distinto al que la marea es el más superficial. La metáfora 
que se me ocurre para ilustrar este efecto viene de la fotografía. Por un lado, 
podemos obtener detalles visuales de objetos más lejanos aumentando la 
distancia focal (por ejemplo, con un zoom). Por otro lado, podemos am-
pliar la profundidad de campo (el rango de distancias que entran en foco) 
disminuyendo la apertura del lente. Podríamos decir que, si seguimos los 
niveles de sensopercepción táctil en el orden que fueron presentados aquí, 
vamos aumentando el zoom en cada uno, de manera que podemos percibir 
cada vez más lejos (o más profundo), pero también, en los últimos niveles, 
empezamos a aumentar la profundidad de campo.

Los últimos niveles requieren más práctica para poder percibirlos, y esto 
puede aparejar cierta desesperación en los estudiantes, que tienden a pensar 
que percibir estímulos tan sutiles es imposible 33. Esta creencia se origina en 
la concepción errónea de que la sutileza se refiere a la amplitud del movi-
miento perceptible. Si esto fuera así, los fenómenos sensoperceptivos más 
sutiles no serían las mareas, sino la textura y la temperatura.

Una hoja de papel tiene unos 100 micrones de espesor (una décima 
de milímetro). Si apoyamos una hoja de papel sobre la mesa y pasamos 
un dedo por sus bordes, podemos percibirlos. Eso es palpación común y 
corriente, pero una textura es mucho más sutil: se produce por la disposi-
ción, diseminada en una superficie, de rugosidades mucho más pequeñas 
que el espesor del papel, quizás hasta de una centésima o una milésima de 
milímetro, que son detectadas por la vibración de los propioceptores en un 
recorrido superficial. Ninguno de los otros niveles de la sensopercepción 
necesita de semejante definición.

Salvo, por supuesto, la temperatura. Recordemos que la temperatura re-
fleja la energía cinética de los átomos que conforman el objeto que estamos 
tocando. Es decir, que lo que percibo no son siquiera los átomos, sino su 

33	  Esta es, por otra parte, una de las críticas gratuitas que los escépticos que no tienen afinado el 
sentido del tacto blanden contra la osteopatía.



139

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

movimiento. Si lo que estoy tocando es un elemento en estado sólido, las mo-
léculas que lo conforman están trabadas entre sí y no se mueven entre ellas; 
en ese caso, lo que percibo es su vibración: un movimiento menor al tamaño 
de una molécula. Una molécula de hierro tiene 100 fm, una diezmilésima de 
micrón. Lo que notamos al sentir la temperatura de un objeto de hierro es 
un movimiento diez millones de veces más chico que un milímetro. No hay 
ninguno más sutil entre todos los niveles de sensopercepción táctil. 

Por lo tanto, la diferencia de sutileza entre los primeros niveles y los úl-
timos no está dada por la amplitud de movimiento, sino por la familiaridad 
en el uso. Estamos habituados a reconocer distintas temperaturas y texturas, 
pero no tanto a la percepción de objetos ocultos debajo de una capa de otros 
materiales (el tacto distal), y menos aún de fluidos y mareas que requieren 
esfuerzos mayores de discriminación. 

Esto es una buena noticia, porque si la única distinción es la familiari-
dad, lograr esa sensibilidad solo necesita habituación. Vale decir, práctica.





141

7. La fase de sensación

La primera fase de la escucha, la sensación, nos provee estímulos se-
gún las variables de temperatura, turgencia, dureza, tensión, textura, elas-
ticidad, vibración, traslación, ritmo, cadencia y amplitud de movimiento, 
donde cada valor está referido a una posición específica de la representación 
tridimensional del escenario sensado. Todos estos datos conforman lo que 
Fulkerson llama propiedades intensivas: aquellas que varían a lo largo de una 
sola dimensión.

“Cuando tocamos un objeto por primera vez, no experimentamos la ubi-
cación ni las propiedades geométricas del objeto; primero experimentamos 
propiedades intensivas como la textura o la temperatura. Para descubrir 
dónde se encuentra un objeto o qué forma tiene, se requiere un paso de 
procesamiento separado, más lento y menos exacto” (Fulkerson, 2013).

Lo adquirido en la fase de sensación son estímulos proximales, en tanto 
propiedades intensivas desacopladas, y no existe todavía una individuación 
de objetos. Solo en la fase siguiente, la percepción, las modulaciones del 
conjunto de todos estos estímulos intensivos permitirá definir entidades e 
identidades, y el conjunto de esas entidades e identidades permitirá abstraer 
un marco de referencia que permitirá construir un esquema de localización 
tridimensional.

La fase de sensación colecta estímulos provenientes del exterior, los 
discrimina de acuerdo con su importancia atencional, los ubica topológi-
camente, y produce un esquema proximal. Este esquema proximal contie-
ne a las propiedades intensivas y a la relación topológica entre ellas. Esta 
relación topológica es una aproximación a una localización tridimensio-
nal, pero solo en lo que respecta a formas y correspondencias, es decir, se-
gún las características de abierto/cerrado, continuo/discontinuo, dentro/
fuera, conectado/desconectado, vecino/remoto, etcétera y no a posiciones 
absolutas o proporciones.



Escucha vs. palpación

En general, cuando se habla de escucha en el sentido táctil que le damos 
nosotros, se hace referencia a los últimos niveles de sensación táctil. Los 
primeros (temperatura, textura, dureza, exploración háptica y kinepatía) 
suelen agruparse bajo el colectivo de “palpación”. En el uso corriente (al 
menos entre los osteópatas), la escucha aglomera la proyección sin carga, 
los patrones tensionales, las corrientes fluídicas, el MRP, la motilidad de los 
órganos y las mareas. 

La proyección con carga (que llamé telestesia) ocupa una posición inter-
media, y a veces puede considerarse palpación y a veces escucha. De hecho, 
lo más exacto sería dividirla en dos niveles distintos: telestesia y teletimia, 
donde la telestesia sería una especie de exploración háptica en profundi-
dad, con tejidos mediadores reclutados, y la teletimia se referiría a detec-
tar, de forma remota, texturas (resistencia tangencial) y durezas/turgencias 
(resistencia perpendicular). La realidad es que, dado que provienen de la 
profundidad del cuerpo, los estímulos captados son exiguos, de manera que 
para reforzarlos y poder superar los umbrales de captación necesito una 
ejecución multimodal que me permita sentir la forma, la textura y la dureza 
al mismo tiempo, haciendo que los estímulos de distintos tipos se refuercen 
unos a otros. Es a causa de esta interdependencia que prefiero mantener 
todo este procesamiento aglutinado bajo el nombre de telestesia.

En la teoría, hay distintas versiones acerca de la diferencia entre palpa-
ción y escucha. En cuanto a su función, se dice que la palpación se utiliza 
para percibir estructuras y la escucha para percibir movimientos. En cuanto 
a los receptores utilizados, parecería ser que la diferencia entre palpación y 
escucha es que la palpación sucede en la superficie epidérmica, y la escucha 
sucede en todo el volumen corporal. Se dice que la palpación es superficial 
y la escucha es volumétrica, principalmente porque la palpación se ejecuta 
por medio de nuestros exteroceptores con ayuda de los propioceptores, y la 
escucha se basa casi exclusivamente en los propioceptores. 

Son definiciones válidas, aunque en la práctica esta distinción no es tan 
palmaria. La separación entre palpación y escucha es un artefacto didáctico, 
pero en el estadio clínico no existe diferenciación y se experimentan como 
un fenómeno indiviso. En el momento de escucha, no hacemos ninguna 
distinción. Usamos todos los niveles indistinta y simultáneamente, y todo 
eso conforma la escucha.

Las adherencias, por ejemplo, se detectan por restricción de movimiento 



143

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

y por textura. Hay adherencia cuando dos tejidos contiguos que deberían 
deslizar el uno sobre el otro no deslizan tanto como se esperaría. La forma 
de evaluar la adherencia es poner el foco en la superficie de contacto de 
esos dos tejidos, reclutar el más cercano a mi mano como tejido mediador, 
y hacer un desplazamiento hacia los costados como si quisiera evaluar una 
textura. Esto se puede hacer incluso en profundidad, pero teniendo en 
cuenta que, a más profundidad, más amplio debe ser el movimiento an-
gular. Si estoy evaluando cómo la piel se desliza sobre un músculo, puedo 
mover un poco la mano, pero si estoy evaluando cómo el mediastino se 
desliza sobre la pared posterior del peritoneo, mover la mano no alcanza; 
tengo que hacer un movimiento amplio, desde mi centro, que probable-
mente implique mover todo mi torso, aun si este movimiento es de una 
sutileza casi imperceptible.

Bordeando esa diferenciación cotidiana entre palpación y escucha, 
existe una clasificación un poco más académica, que postula cuatro ni-
veles de escucha: un nivel biofísico, uno biomecánico, uno biocinético y 
uno biodinámico. Los cuatro grados de esta clasificación se incluyen uno 
dentro de otro, y la distinción identificatoria entre ellos es la variación en 
el enfoque. La mecánica es una parte de la física, la cinética es una subdi-
visión de la mecánica y la dinámica es una particularización de la cinética. 
Toda esta subdivisión es más caprichosa que exacta, y algunos de los fe-
nómenos que describimos pueden ser adjudicados a diferentes niveles. El 
MRP, por ejemplo, es, según distintos autores, considerado biocinético o 
biodinámico. Si vamos a ser exactos, toda división discreta de un contex-
to continuo es caprichosa. La realidad es un continuo de variabilidades, 
y dividir una serie de fenómenos en doce o cuatro niveles con objetivos 
didácticos requiere instalar demarcaciones estrictas en lugares donde hay 
una dispersión vaga.



Leandro Howlin

144

De hecho, toda esta organización pedagógica, tanto en tres fases de es-
cucha (sensación, percepción, cognición), como la discriminación de la sen-
sación en doce niveles y el inventario de parámetros de sensopercepción, 
son todos conceptos que separamos para estudiarlos y poder explicarlos, 
pero en la práctica suceden simultáneamente, indiscriminados e insepara-
bles. La decisión de a qué plano escuchar, por ejemplo, quizás sería más 
correcto explicarla en la sección dedicada a la percepción, lo mismo que el 
foco y la proyección. Sin embargo, el desarrollo argumentativo exigía que se 
expliquen aquí para hacer entendibles otros conceptos.

Procesamiento Where and What

Ahora que enunciamos distintos niveles de sensopercepción y presentamos 
algunos ejemplos, veamos un poco cómo se va adquiriendo y procesando 



145

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

toda esa información. Investigaciones recientes (Reed, Klatzky, and Hal-
gren, 2005, y Chan and Newell, 2008) favorecen la idea de que el sistema 
somatosensorial está compuesto por dos subsistemas relativamente inde-
pendientes, un subsistema para determinar los objetos (“What” processing) y 
un subsistema para determinar su localización (“Where” processing), sea esta 
de tipo topológica, egocéntrica o alocéntrica. 

Glosario: where processing y what processing

What processing: Parte del proceso de sensopercepción 
que se ocupa de determinar entidades e identidades a partir de 
las características de los estímulos atómicos captados y su
localización espacial.

Where processing: Parte del proceso de sensopercepción 
que se ocupa de asignar una localización espacial a los estímulos 
dimensionales captados.

El sistema “What” identifica objetos percibidos a partir de los estímulos 
de textura, forma y tamaño y de ciertas características topológicas como 
contigüidad, granularidad y co-movimiento. La importancia de estas tres 
últimas es evidente en el siguiente ejemplo: estamos conduciendo por una 
ruta de noche y vemos por el espejo retrovisor dos luces; si están a cierta 
distancia entre sí (contigüidad), las vemos en la misma escala respecto de 
nosotros (granularidad), y se mueven en las mismas direcciones al mismo 
tiempo y a la misma velocidad (co-movimiento), suponemos que es un auto. 
Si cualquiera de estas propiedades se altera (la distancia entre las dos luces 
varía, se mueven en distintas direcciones o a distintas velocidades), com-
prendo que quizás sean dos motos o alguna otra cosa, pero es evidente que 
no pueden ser los dos faros de un único auto. Dado que estas propiedades 
son determinadas por el sistema “Where”, el sistema “What” solo puede 
venir después de aquel. Reconocer objetos requiere una localización previa 
de los estímulos primordiales.

La localización egocéntrica, o egolocalización, puede determinarse a 
partir de comparaciones sencillas entre los distintos estímulos y los pun-
tos periféricos de percepción, pero la localización alocéntrica requiere un 
procesamiento más complejo, que incluye conversiones de coordenadas an-
gulares y trasposiciones. Es razonable, por lo tanto, que la alolocalización 
suceda luego de la identificación de los objetos, dado que la aglomeración 
de estímulos en enclaves objetales que pueden considerarse en conjunto es 
el que permite el cómputo de traslación de coordenadas. La localización 



Leandro Howlin

146

alocéntrica sucederá solo una vez que todas las entidades se hayan definido 
e identificado, vale decir, en la fase siguiente, la fase de cognición.

Glosario: egolocalización y alolocalización

Egocentro: Marco de referencia donde se localizan las 
entidades sensopercibidas, cuyo origen es el sujeto percipiente.

Egolocalización: Localización topológica y espacial de los 
estímulos percibidos, según un marco de referencia cuyo origen 
es el sujeto percipiente.

Alolocalización: Localización topológica y espacial de los 
estímulos percibidos, según un marco de referencia cuyo origen 
es independiente del sujeto percipiente.

En mi modelo, la egolocalización sucede en la sensación, la identifi-
cación u ontologización en la percepción y la alolocalización recién en la 
cognición.

La fase de sensación, por lo tanto, se ocupa de tres procesamientos:
- Transducción: La recepción del estímulo (luz, sonido, presión) en el 

órgano sensor (ojos, oído, piel) y su conversión en impulsos nerviosos.
- Transmisión: La transmisión de esos impulsos nerviosos desde el ór-

gano receptor hacia las estructuras del sistema nervioso central donde se 
procesarán.

- Egolocalización: La localización del estímulo transducido de acuerdo 
con el área de corteza donde llega cada impulso y cálculos específicos que 
comparan unos con otros. 

Glosario: sensación

Sensación: En el contexto de este trabajo, la primera fase de la 
sensopercepción, previa a la percepción y la cognición. La fase en 
la que los estímulos recibidos mediante los sensores corporales 
son convertidos a impulsos nerviosos (transducción) y localizados 
tridimensionalmente (Somolocalización). Es donde sucede el 
"where processing".



147

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Sistemas 1 y 2

Todo procesamiento lleva tiempo, y a la naturaleza le gusta ahorrar. Para 
esto, uno de los mecanismos es el de “predicción”, que nos evita procesa-
miento intelectual gracias a la memoria de experiencias anteriores. Cuan-
do estoy calculando mis impuestos, muchas veces llego a la necesidad de 
calcular 12 x 34. La primera vez que necesité hacerlo, hice la cuenta. Pero 
ahora, como es un cálculo conocido y de tanto escribirlo ya me aprendí el 
resultado de memoria, ya pongo en mi planilla de cálculo 408, sin necesidad 
de hacer la cuenta. Es más, si en algún momento llego a necesitar saber 12 
x 35, quizás en vez de efectuar la multiplicación haga 408 + 12, que es más 
fácil y requiere menos tiempo. 

En la sensopercepción existe un mecanismo similar. En una teórica pri-
mera vez (la primera vez en la vida que sentimos algo), el mecanismo encar-
gado de la egolocalización guarda en memoria ese primer esquema proxi-
mal que acaba de computar, como un mapa topológico. La próxima vez que 
debe realizar una egolocalización recupera el mapa y compara los estímulos 
recibidos con los guardados en él, de manera que para los estímulos simila-
res a los que ya se recibieron la primera vez, se pueda conocer rápidamente 
el output mediante un simple reconocimiento de patrones, sin tener que 
efectuar un procesamiento lógico hipotético-deductivo. Por supuesto que 
se necesita calcular los estímulos nuevos que no figuran en el mapa, pero 
al tratarse de un conjunto reducido de datos el tiempo de procesamiento 
es mucho menor. Luego, se ajusta el mapa topológico en memoria con los 
estímulos nuevos, de manera de hacerlo cada vez más completo.

Glosario: mapa topológico

Mapa topológico: Conjunto organizado de información en 
memoria que permite predecir, gracias a reconocimiento de 
patrones, relaciones de ubicación entre los estímulos recibidos, y 
que completa (o suplanta) al procesamiento deductivo.



Leandro Howlin

148

Procesos Mentales

Del exterior

De memoria

Esquema distal

Sensación

Percepción

Cognición

Estímulos

Mapa
topológico

auditEsquema proximal

Este esquema de funcionamiento es una amalgama y una adaptación 
de modelos propuestos por Daniel Kahneman para la toma de decisiones, 
por un lado, y por Lisa Feldman Barrett para las emociones, por otro. Kah-
neman propone un modelo dual de funcionamiento cognitivo. La docto-
ra Barrett propone un mecanismo de predicción y construcción para las 
emociones. Aquí los abstraemos hasta un nivel donde ambos modelos son 
isomorfos y adaptamos esa síntesis al proceso de sensopercepción, aunque 
luego usaremos este mecanismo como punta de lanza para volver a meter-
nos también en los campos de la consciencia y de las emociones.

Daniel Kahneman (2003) propone un modelo para la toma de decisio-
nes que incluye dos sistemas mentales de procesamiento intelectual que 
operan uno junto al otro, a los que llama Sistema 1 y Sistema 2 (La termi-
nología fue tomada de Stanovich & West, 2000).



149

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Sistema 1: “El sistema 1 funciona de forma automática y rápida, con 
poco o ningún esfuerzo y ningún sentido de control voluntario”.

Sistema 2: “El Sistema 2 asigna atención a las actividades mentales es-
forzadas que lo exigen, incluidos los cálculos complejos. Las operaciones 
del Sistema 2 a menudo se asocian con la experiencia subjetiva de agencia, 
elección y concentración”.

El Sistema 1 se basa en juicios intuitivos, que son automáticos y veloces. Es 
un proceso cognitivo que superpone y compara la información de un estímulo 
con información recuperada de la memoria. Esta superposición permite un re-
conocimiento rápido de patrones, que es lo que conocemos como “intuición”.

El Sistema 2 se basa en un modo de procesamiento analítico, que es 
consciente y lento. Cuando la superposición de lo percibido con la informa-
ción recuperada de la memoria no permite reconocer patrones relevantes, 
o cuando el contexto de percepción es tan nuevo que no existe siquiera in-
formación en memoria para comparar, no se puede hacer una aproximación 
rápida por detección de patrones, y es necesario un razonamiento hipotéti-
co-deductivo que procese cada uno de los estímulos desde cero.

Según este modelo, los juicios realizados con el Sistema 1 utilizan re-
conocimiento de patrones, prototipicidad y heurística, y son susceptibles a 
prejuicios asociados y al impacto del estado sensible del sujeto y el conte-
nido emocional del estímulo. Los juicios ejecutados mediante el Sistema 
2 se basan en reglas formales de inferencia, y son impermeables a influen-
cias del entorno, estado afectivo del sujeto cognisciente y orientaciones 
emocionales.



Leandro Howlin

150

Propiedad Sistema 1 Sistema 2

Estilo cognitivo

Velocidad

Esfuerzo

Confiabilidad

Rigor científico

Automaticidad

Canales

Heurístico

Intuitivo

Rápido

Bajo

Variable

No

Alta

Múltiples, paralelos

Deductivo

Analítico

Lento

Alto

Consistente

Sí

Baja

Único, lineal

¿Cómo se relacionan estos dos sistemas? El sistema 1 genera rápida-
mente respuestas intuitivas a problemas de discernimiento. Estas respuestas 
luego son monitoreadas o evaluadas por el Sistema 2, que puede corregirlas. 
En caso de que el Sistema 2 corrija las respuestas provistas por el Sistema 
1, también corrige la información en memoria para que, la próxima vez, el 
Sistema 1 tenga más probabilidad de acercarse a una respuesta satisfactoria. 

Ese es el planteamiento original. Unos años después, Morewedge y Kah-
neman (2010) introdujeron nuevos conceptos que desarticulan el aparente 
procesamiento lineal entre los dos sistemas (respuesta rápida de Sistema 1 
seguida de respuesta confirmatoria de Sistema 2). En principio, dicen, los 
procesos del Sistema 1 y del Sistema 2 pueden operar en paralelo. Por otra 
parte, los procesos del Sistema 1 pueden resaltar parte de la información 
recibida como estímulo y filtrar otra, con lo cual nuestra percepción del 
exterior está influida por nuestras experiencias anteriores (esto es lo que 
llamamos penetración cognitiva).

Kahneman (o Stanovich y West) prefirieron no darles nombres a sus sis-
temas, porque están relacionados con funciones cognitivas aparentemente 



151

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

inconexas, y cualquier nombre fijaría una prioridad que no es tan palmaria. 
Sin embargo, cada uno de ellos está relacionado con procesos claramente 
diferenciados. El sistema 1 está relacionado con la memoria implícita, y con 
la intuición y los procesos heurísticos. El sistema 2 está relacionado con la 
memoria explícita, y con los procesos deductivos y analíticos. 

Los procesos heurísticos son métodos que no priorizan la perfección, 
sino la eficiencia, pudiendo preferir un resultado aproximado si requiriera 
un procesamiento menor. La eficiencia está dada por una estrategia de pon-
deración costo/beneficio, donde el costo sería la capacidad necesaria de pro-
cesamiento y los recursos computacionales utilizados, y el beneficio sería la 
exactitud y solidez del resultado. El matemático George Polya distinguió la 
heurística de los métodos analíticos con una mirada particular: en su propia 
concepción, la heurística es necesaria para encontrar una prueba, mientras 
que el análisis sirve para verificar una prueba, con lo cual se acerca mucho a 
la definición original (correlativa) de los sistemas 1 y 2 de Kahneman.

Glosario: sistemas 1 y 2

Sistema 1: Uno de los dos modos de procesamiento de 
información postulados por Kahneman (2003). Se corresponde 
vagamente a lo que se conoce como intuición o inducción. Utiliza 
procesos heurísticos, rápidos, legitimados por experiencia material.

Sistema 2: Uno de los dos modos de procesamiento de 
información postulados por Kahneman (2003). Se corresponde 
vagamente a lo que se conoce como deducción o análisis. Utiliza 
procesos deductivos, lentos, legitimados por reglas formales.

Intuición: Facultad de conseguir conocimiento directo sin 
inferencia o pensamiento racional consciente.

Heurístico: Procesamiento que emplea un método práctico 
para lograr un resultado, sin garantizar que el resultado sea 
óptimo, perfecto o racional. Los métodos heurísticos priorizan
la eficiencia por sobre la eficacia.

En nuestro modelo de sensopercepción, la percepción directa, es decir, 
la información ingresada a través de los órganos de los sentidos, transdu-
cida y enviada al cerebro, y su posterior interpretación, podríamos consi-
derarlo parte del Sistema 2 en el sentido que requiere un procesamiento 
según ciertas reglas, mientras que la recuperación de mapas de memoria 
y la comparación con el input para reconocimiento de patrones, es parte 
del Sistema 1, diseñada, en este caso particular, para aliviar al Sistema 2 
y obtener un resultado más expeditivo. La actualización de los mapas de 



Leandro Howlin

152

memoria es parte de otro proceso, que es posterior e independiente de 
la sensopercepción y no pertenece a ciencia cierta a ninguno de los dos 
sistemas, sino que es justamente el resultado de la modulación entre ellos.

Una aclaración: el modelo que describí está simplificado para facilitar la 
comprensión del concepto, pero es escandalosamente reduccionista. En rea-
lidad, la comparación input/mapa es un proceso recursivo con muchos ma-
pas en distintos niveles; un primer mapa muy genérico, un segundo mapa de 
un nivel un poco más bajo, con más detalles, que en realidad se escoge de un 
conjunto de segundos mapas alternos dependiendo del resultado de la com-
paración con el primer mapa, y así sucesivamente. A cada nivel de detalle, se 
recupera el mapa más adecuado a la comparación previa, se lo compara con 
el input, se corroboran aciertos y se corrigen variaciones, y se elige uno de 
los mapas del nivel siguiente para seguir comparando. Para simplificar, lla-
mo “mapa topológico” a un conjunto recursivo y jerárquicamente ordenado 
de muchos mapas topológicos alternativos.

Por lo tanto, como resumen de todo el proceso, en la sensación recibo los 
estímulos sensoriales captados por los exteroceptores y propioceptores, re-
cupero de la memoria un mapa topológico, ubico los estímulos en el mapa, 
armo un esquema proximal con esos estímulos organizados topológicamen-
te y lo envío a la percepción. El esquema proximal incluye los estímulos 
recibidos y su ubicación relativa. Paralelamente, mientras el esquema ya va 
siendo procesado en la percepción, el esquema proximal calculado modula 
la memoria del mapa topológico, para registrar las novedades y variaciones.

Este modelo de la sensación mediante un mapa que se va ajustando 
de acuerdo con los inputs recibidos también puede verse como una varia-
ción de la teoría constructivista expuesta por Lisa Feldman Barrett en How 
Emotions Are Made. La doctora Barrett aplica su teoría para el caso especí-
fico de las emociones, pero el funcionamiento probablemente sea isomorfo 
a otros procesos mentales, tal como la percepción. Ella misma, incluso, lo 
extrapola para fenómenos como el dolor o la toma de decisiones. Lo que 
yo llamo “mapa” es el mismo mecanismo que la teoría constructivista de las 
emociones llama “predicciones”. Me pareció que “mapa” era más adecuado, 
sobre todo en el caso de la sensación, donde la función de las predicciones 
es la de localización.

Es importante notar una particularidad. En el sistema dual de Kahne-
man, el sistema 1 está asociado a emociones y el sistema 2 a razonamiento, 
como si dijera que las emociones son una aproximación rápida a un enten-
dimiento que fundamente una toma de decisión. En este sentido, parece 
bastante cercano al modelo de marcadores somáticos propuesto por Da-
masio (2005). Pero en el modelo de  Lisa Feldman Barrett, las emociones 
mismas son un proceso dual, con una parte percibida y otra construida por 



153

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

la mente desde memoria como predicción. Esta recursividad de sistemas 
duales dentro de las partes de otros sistemas duales coincide con nuestra 
idea de mapas dentro de mapas.

En el campo específico de la escucha, la exactitud y nivel de detalle de 
los mapas se logra con entrenamiento. La práctica continua, prolongada y 
dirigida, primero establece y luego afina el mapa topológico. La afinación, 
por un lado, permite captar más detalles, pero, además, el simple hecho de 
usar los mapas permite liberar parte del procesamiento mental para otros 
procedimientos. La sensación entonces se potencia, captando estímulos 
más sutiles o más lejanos, y en medio de entornos con más ruidos. Pero 
existe otro factor que produce un aumento de la sensibilidad. Hablemos de 
la convergencia del foco atencional. 

Sensibilidad y atención

Analicemos un poco cómo puede variar la sensibilidad en el tacto. Una 
manera es estableciendo una táctica determinada para distribuir la atención. 
Veamos dos ejemplos curiosos de funcionamiento de la atención: la inte-
rrupción atencional y la ceguera inatencional.

Un ejemplo con atenciones e interrupciones

Estoy en la vereda, hablando con mi tía Fefe, que me cuenta con detalle 
su receta para hacer bondiola a la crema de zanahorias. No tengo intenciones 
de cocinar nada, pero la escucho fascinado, porque las recetas de mi tía no 
se limitan a informar los ingredientes y los tiempos, sino que incluyen suge-
rencias de organización culinaria y opiniones sobre la correcta conducta del 
cocinero. Lo que me fascina de la narración es esa capacidad que tiene mi tía 
de transmitir un algoritmo químico inmiscuyéndose en fárragos logísticos y 
psicológicos, sin perder la esencia del procedimiento. De manera que mi tía 
habla y yo la escucho. De pronto, oigo que alguien grita mi nombre. Me doy 
vuelta, y veo acercarse a mi vecino Marcelo, saludando con la mano en alto y 
una sonrisa de oreja a oreja. Lo saludo y le sonrío yo también.

Fefe me toca el hombro y me acusa de no haber estado prestándole 
atención. Está seguramente un poco ofuscada porque ahora la narración 
quedará por la mitad, con la carne en el horno y la zanahoria a medio ma-
cerar. Le aseguro que sí le prestaba atención y para corroborar le repito los 



Leandro Howlin

154

conceptos que me estuvo enunciando, pero ella no transige, y asegura que si 
yo le hubiera estado prestando atención no hubiera oído la voz de Marcelo. 

Es una reclamación legítima, y me siento en falta. Es verdad que Mar-
celo me cae bien, y que el timbre de su voz puede desmantelar cualquier 
actividad en la que yo esté sumergido. Para paliar la culpa recurro a la teo-
ría fisiológica. Le explico que siempre existe cierta atención periférica que 
capta todo lo que sucede a mi alrededor. Esta atención periférica tiene un 
filtro, de manera que todo lo que suceda dentro de ella a lo que no le estoy 
prestando especial atención no entra en la consciencia, aunque impacte en 
mis sentidos. Pero también le aclaro que este filtro no es absoluto, sino que 
permite interrupciones atencionales: un estímulo especialmente interesante 
puede llegar a la consciencia y hacer variar mi foco de atención. Este me-
canismo es común a todos los animales, le afirmo. Es un mecanismo de 
supervivencia, que permite a cualquier animal dedicarse a una tarea sin que 
eso redunde en ser tomado por sorpresa por un depredador. En este caso, no 
fue un ataque de un depredador lo que pasó el filtro, sino el reconocimiento 
de mi nombre. Y un nombre, como todos sabemos, es atávico, poderoso, 
visceral. Hasta los perros responden a su nombre.

Mi tía Fefe no se deja ablandar, y para contradecirme me recuerda las 
veces que yo estoy abocado a alguna tarea (escribir, por ejemplo, o jugar un 
videojuego) y ella necesita llamarme varias veces, con entonación in cres-
cendo, hasta que yo me doy cuenta. “Vos tenés más atención periférica para 
algunos que para otros”, me reprocha. Le admito que tiene razón, pero le 
aclaro que, si bien la atención periférica puede variar, no depende tanto del 
estímulo percibido como del estado del sujeto percipiente. Ante ciertas acti-
vidades o situaciones, la atención se concentra tanto que se pasa a un estado 
alterado de consciencia. Cuando escribo o juego al videojuego, por ejemplo, 
yo paso a un estado que se llama Flow, y una de sus características es que 
la atención periférica prácticamente se apaga, como si para mí no existiera 
nada más que eso que estoy haciendo, y un estímulo proveniente del exte-
rior necesitaría ser muy potente para producir una interrupción atencional. 

Fefe frunce los labios, pero antes que pueda decir algo, Marcelo llega a 
mi lado, nos saluda y me pregunta dónde compré mi maceta de dos pisos. 
Me enfrasco en una respuesta larga, porque no sé la dirección exacta de la 
tienda de macetas y le tengo que dar instrucciones secuenciales: vas hasta 
la esquina, en el semáforo vas para la izquierda, ¿viste la fiscalía?, bueno, 
de ahí doscientos metros más, y antes de llegar al club vas a encontrar el 
negocio a tu derecha. Mientras le estoy contestando, Fefe me llama por mi 
nombre. Interrumpo mi explicación y la miro, pero no me dice nada. Creo 
que estaba intentando verificar experimentalmente eso de que la atención 
periférica no depende de la importancia idiosincrática del emisor, o acaso 



155

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

quería comprobar si ella tenía categoría suficiente en mi escalafón social 
como para producir una interrupción atencional.

Glosario: atención

Atención: El acto de concentrar recursos de sensopercepción 
en los estímulos más interesantes, de manera de procesarlos 
mentalmente con más dedicación que al resto.

Atención periférica: Capacidad de la consciencia de tener 
presentes, en segundo plano, estímulos que no están en el foco 
principal de la atención, pero pueden causar una interrupción 
atencional.

Interrupción atencional: Solicitud de procesamiento 
cognitivo de un elemento que no estaba en el foco central de la 
atención.

Ceguera inatencional: Fenómeno producido cuando 
ciertos elementos incluidos dentro del espacio atencional no son 
incorporados en la consciencia.

Atención periférica

Ese ejemplo quiere ilustrar el siguiente mecanismo: existen dos regio-
nes de distinta intensidad atencional. Existe, por un lado, un foco de mi 
atención, que concentra todo mi procesamiento consciente, pero a la vez 
hay una atención periférica inconsciente, que no penetra en mi consciencia 
a menos que un estímulo supere cierto umbral y genere una interrupción.

El mundo exterior produce multitud de estímulos todo el tiempo. Nues-
tros órganos de los sentidos reciben una buena parte de ellos, pero no pode-
mos procesarlos todos porque nuestra capacidad de procesamiento de datos 
es limitada. La atención es una función cognitiva que administra el tiempo 
de procesamiento que se les asigna a los distintos estímulos.

La atención cumple dos funciones diferentes. Por un lado, mantenerse 
alerta ante información genérica entrante, para detectar eventos que requieran 
respuesta. Por otro, mantener un enfoque en la tarea actualmente en ejecu-
ción, para evitar perturbaciones. Estos dos propósitos son contrarios: detectar 
(para procesar), y evitar (para ignorar) eventos provenientes del exterior. Esta 
función dual requiere una distribución cuidadosa de los recursos disponibles, 



Leandro Howlin

156

de manera de permitirnos mantener el foco en una tarea y al mismo tiempo 
poder aceptar interrupciones que parezcan relevantes. Las teorías corrientes 
de la percepción dicen que se establecen dos áreas de atención, una para cada 
una de las funciones: una atención central, con un foco concentrado en una 
tarea, y una atención periférica, con una concentración menor, apenas la sufi-
ciente para detectar cambios destacados.

Esta división en dos regiones atencionales es variable, tanto en deli-
mitación como en condensación. Si estamos ejecutando una tarea difícil, 
la atención se concentra en ella y deja pocos recursos para distribuir en la 
periferia, y, por lo tanto, seremos más impermeables a interrupciones. Una 
tarea automática, que no requiere mucho esfuerzo, permite distribuir una 
parte mayor de recursos a eventos periféricos. Es casi imposible marcar 
un número de teléfono mientras se recita la tabla del 7, pero no representa 
ningún problema caminar por la calle, mascar chicle y buscar la llave en 
el bolsillo todo al mismo tiempo y tomando los recaudos para que no nos 
atropellen.

Las variables que regulan la atención son dos: intensidad y extensión. La 
atención central es más intensa, ocupando casi toda la consciencia, pero de-
dicada a unos pocos estímulos o a una región espacial acotada. La atención 
periférica es más extensa, abarca muchos más estímulos, aunque les dedica 
apenas un atisbo de consciencia. La atención central concentra los recursos; 
la periférica los dispersa.

La distribución de los recursos en estas dos regiones se regula según 
dos dimensiones. Por un lado, dónde se establece el límite topológico en-
tre atención central y periférica. Por otro, cuántos recursos cognitivos se le 
asignan a una o a la otra.

Dado que la estructura gobierna la función, esta doble funcionalidad se 
puede ver representada en especies animales que tienen distintas necesi-
dades primarias. Pensemos en cómo deben optimizar su atención distin-
tamente los animales herbívoros y los carnívoros. Los animales herbívoros 
tienen los ojos a los costados de la cabeza para ampliar la extensión de su 
mirada. Necesitan una visión periférica amplia para detectar rápidamente 
predadores en el entorno e implementar una estrategia de huida tan pronto 
como sea necesario. Los animales carnívoros, en cambio, tienen los ojos 
orientados hacia el frente para lograr una visión estereoscópica que le pro-
vea exactitud de locación y distancia. Necesitan una visión central este-
reoscópica precisa para calcular el momento justo en que pasar de la fase 
de acecho a la de ataque, y para computar con precisión el punto espacial 
donde apuntar el golpe con certeza. La estructura anatómica de los herbí-
voros favorece la extensión de la atención, mientras que la de los carnívoros 
prioriza la intensidad.



157

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Pero no nos quedemos solo en el sentido de la vista. Este fenómeno de 
distribución de la atención sucede en todos los sentidos. La atención central 
puede concentrarse en uno solo de los sentidos, pero la atención periférica 
no. Parte de la atención periférica es visual, parte es olfativa, parte es táctil, 
parte es auditiva. Siempre estamos prestando atención a todos esos diferen-
tes canales por donde puede llegar una interrupción.

Aclaremos ante todo una cosa: esto de que existen una atención central 
y una periférica es una (otra) simplificación. En la realidad lo que hay es un 
continuo de gradación atencional. Hay zonas que reciben más recursos cog-
nitivos y zonas que menos. Entre la central y la periférica hay zonas inter-
medias. Lo que sucede en la escucha es que todos los rangos se concentran. 
Tanto la atención central como la periférica reciben más recursos. Esto es a 
costa de la atención periférica lejana, que recibe casi nada.

Interrupción atencional

El uso de la palabra “interrupción” proviene aquí del sentido tomado del 
campo de la informática, donde una interrupción es un evento que altera la 
secuencia en la que el procesador ejecuta sus instrucciones. Una interrupción 
alerta al procesador de que sucedió un evento que requiere atención, y establece 
una solicitud para que se interrumpa -en cuanto sea posible- el código que se 
está ejecutando actualmente, para que el evento que produjo la interrupción 
pueda procesarse de manera oportuna. Si la solicitud se considera lo suficiente-
mente urgente, el procesador suspende su actividad actual, guarda en memoria 
su estado y el de todos los datos a medio procesar y pasa a ejecutar un “maneja-
dor de interrupciones” que se ocupa de satisfacer la solicitud. Esta interrupción 
es temporal y, a menos que durante su procesamiento se produzca un error fatal, 
el procesador reanuda sus actividades normales cuando se acaba de procesarla. 

En la vida cotidiana, el timbre de una casa es un mecanismo de inte-
rrupción. Yo puedo dedicarme a cualquier tarea dentro de mi casa sin preo-
cuparme por lo que sucede afuera. Por ejemplo, me pongo a leer. El sonido 
del timbre genera una interrupción, y me indica que un evento requiere mi 
atención en la puerta de entrada. Marco la página que estoy leyendo, dejo 
el libro y los anteojos sobre la mesa, me levanto, abro la puerta y veo quién 
tocó el timbre, y ejecuto la tarea relacionada. En este caso, quien tocó el 
timbre es el repartidor de la verdulería, así que recibo la entrega, controlo el 
pedido, y pago. Saludo al repartidor, cierro la puerta, acomodo la verdura en 
donde corresponda, y luego vuelvo a tomar el libro y los anteojos, me siento 
en el sillón y sigo leyendo donde había dejado.



Leandro Howlin

158

Es decir, a pesar de estar concentrado en la lectura, recibo una solicitud 
de atención desde el exterior. Continuo con mi tarea actual hasta un mo-
mento en que una detención sea tolerable. En ese momento, coloco la tarea 
central en stand-by, proceso la interrupción, y luego retomo la tarea.

Ceguera inatencional

La atención periférica, con su capacidad de aceptar interrupciones, pre-
sume que presto cierta atención a estímulos que no están en mi foco de 
atención. La ceguera inatencional es un fenómeno opuesto: pueden existir 
estímulos que, a pesar de estar en el foco topológico de mi campo percep-
tual, no percibo porque no les estoy prestando atención. Esta es una afir-
mación que nadie pone en duda. Por supuesto, sabemos que hay veces que 
tenemos algo a la vista y no lo vemos porque estamos prestando atención a 
otra cosa. Pero la magnitud de esta ceguera inatencional es mucho mayor de 
lo que suponemos. La demostración más cabal fue la que lograron Daniel 
Simons y Christopher Chabris (1999), con un experimento en video. 

Spoiler alert: si nunca viste el video, es el momento, antes de seguir leyendo. 
Vale la pena experimentarlo antes de saber de qué se trata. Se llama Selective 
Attention Test, y una búsqueda rápida en Google o YouTube lo provee enseguida. 
Si te intriga, el momento de ir a mirarlo es ahora, porque en el párrafo siguiente 
voy a contar el final.

Al principio del video, un cartel sobre fondo negro pide al espectador que 
cuente cuántas veces las personas vestidas de blanco se pasan la pelota de bás-
quet. Luego aparecen seis personas, tres vestidas de blanco y tres de negro, que 
se pasan dos pelotas de básquet mientras cambian de posición y se mezclan 
en el espacio. Luego de un minuto de video, la pantalla funde a negro y apare-
ce otro cartel, preguntando cuántos pases se hicieron. La respuesta correcta es 
15. A continuación, aparece otro cartel: “¿pero viste el gorila?”. La mayoría de 
las personas se queda pasmada porque no vio ningún gorila. Al volver a mirar 
el video prestando atención, se ve que, en un momento, aparece desde el cos-
tado derecho alguien disfrazado de gorila, camina atravesando la habitación 
entre los jugadores de básquet, se detiene en el centro de la escena, se golpea 
el pecho, y sigue caminando. Es tan evidente, tan extenso y tan llamativo que 
parece imposible no haberlo visto antes.

La teoría detrás de la ceguera inatencional sugiere que la atención es 
necesaria para la experiencia consciente de los objetos y eventos, y la gran 
mayoría de la información en nuestro campo de visión pasa desapercibida.



159

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El experimento del gorila y los jugadores de básquet muestra que la 
intensidad atencional no es solo topológica. El foco no se restringe a un 
espacio dado, sino que lo penetra.

Sensibilidad aumentada

Estos dos ejemplos muestran que variar la distribución de la atención 
permite modular la sensibilidad. Por un lado, podemos percibir estímulos 
que están fuera de nuestro campo de percepción; por otro, podemos no 
percibir estímulos que están dentro. 

La capacidad de procesamiento de información entrante en la sensación 
es limitada. La atención selectiva es la distribución de las distintas instan-
cias de procesamiento, de manera de asignar una mayor capacidad a uno o 
una serie pequeña de estímulos, considerados más importantes o urgentes, 
a expensas de otros estímulos menos significativos. Elementos sensoriales a 
los que prestamos atención se perciben con mayor rapidez y/o precisión que 
los elementos desatendidos, pero no es posible realizar más de una tarea que 
exija atención central a la vez. En cambio, las instancias de atención asig-
nadas a la atención no central (periférica y niveles de atención intermedios) 
pueden, en cambio, mantenerse en paralelo.

En la vida cotidiana, tenemos ciertos filtros atencionales habituales. Pero 
en ciertas ocasiones, podemos pasar a un estado alterado de consciencia que 
modifica la configuración de recursos de la sensopercepción al modificar los 
umbrales de los filtros sensitivos, de manera que algunos estímulos se verán 
amplificados y otros se verán disminuidos.

Sintonizar la atención en el tacto, por otra parte, no es una actividad 
cotidiana. El hecho de que no haya ni la simultaneidad ni la tridimensio-
nalidad de la visión, ni la temporalidad ni la direccionalidad espacial de 
la audición, hace que se necesiten más recursos para captar, interpretar y 
entender los estímulos que llegan. 

Se dice que cuando uno pierde un sentido, los otros se intensifican. 
Mandy Harvey, que es una cantante y compositora de jazz y pop que es 
completamente sorda y que utiliza la sensación de la vibración en su cuerpo 
para captar la música, dice que ella cree que no es que los otros sentidos se 
incrementen, sino que lo que sucede es que uno empieza a prestarles más 
atención. Tal como lo planteamos antes, las dos cosas son ciertas: los otros 
sentidos se amplifican porque uno empieza a prestarles atención. Cuando 
uno pierde un sentido, los recursos atencionales pueden distribuirse entre 



Leandro Howlin

160

los cuatro restantes. Eso es lo que los intensifica. Algo similar sucede en la 
escucha. Los recursos usualmente visuales y auditivos se asignan al tacto, y 
este se vuelve más intenso.

Quien se aboque a la tarea de escuchar táctilmente (ya sea en el sentido 
clínico propio de la osteopatía o cualquier otra tarea que requiera una sen-
sibilidad táctil particular) se da cuenta enseguida que la sensibilidad mejora 
mucho si se anulan los otros sentidos. De hecho, quien está sintiendo algo 
con las manos, tiende a cerrar los ojos. Casi todos los recursos atencionales 
(centrales y periféricos) entran en el campo de lo táctil.

Ahora bien, en el tacto suceden fenómenos particulares. En principio, 
no hay una apropiación tridimensional. La comprensión tridimensional 
de los estímulos percibidos mediante el tacto se produce en un momento 
posterior, gracias a un registro y seguimiento histórico de exteroceptores y 
propioceptores.

Por otra parte, el tacto es todo profundidad. No hay, como en la vista, 
espacios abiertos, ni la mirada que se pierde en el horizonte. No hay tam-
poco la lógica de la audición, ni la identidad sostenida por una continuidad 
temporal. El tacto es todo profundidad, y una profundidad llena, sin inters-
ticios, poblada de movimientos y sensaciones exóticas, viscerales, y un tanto 
siniestras, en el sentido psicoanalítico del término.

Para modelar la tridimensionalidad y la amplitud se necesitan más re-
cursos, de manera que todos los recursos van a lo táctil.

En el caso de la escucha, la idea es concentrar la atención en el cuerpo 
del otro, y lograr una ceguera inatencional en todo lo que es exterior: otros 
ruidos en la habitación o que llegan desde la calle. Idealmente, un osteópata 
en escucha no debería reaccionar si alguien grita su nombre al lado.

Este fenómeno, que llamamos convergencia de los campos atencionales, bá-
sicamente implica que ciertos canales sensitivos que están habitualmente 
asignados a la atención periférica se enfocan hacia el centro del campo per-
ceptual, de manera de aumentar la sensibilidad.

En la escucha, existe una concentración de la atención en todas sus ins-
tancias. Se disminuye el espacio focal tanto de la atención central como de 
la periférica, y al disminuir la extensión se aumenta la intensidad.

Por otra parte, sucede un fenómeno interesante: ambas instancias de aten-
ción (central y periférica) se concentran en el punto de contacto. La división 
entre ellas se escinde de una noción espacial. En la vista, la atención central 
está en un punto (el centro de la pantalla, por así decirlo), y la periférica en 
todo lo que lo rodea. En el tacto ambas están en el mismo punto, puesto que 
el tacto no tiene un campo amplio de percepción, sino que implica un solo 
punto de recepción de estímulo. En el tacto, lo que fundamenta la división 



161

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

entre atención central y periférica es la intención, y no la geometría angular 
como en la vista o la procedencia espacial como en la audición.

Estas características producen necesariamente una concentración de la 
atención en el estímulo presente. La visión permite percibir cosas lejanas, la 
audición permite asimilar cosas pasadas, pero el tacto implica una atención en-
focada en el aquí y ahora. Esto que toco está aquí, junto a mí, y está aquí ahora.

El tacto implica una atención enfocada 
en el aquí y ahora. 

Esto que toco está aquí, junto a mí, 
y está aquí ahora.

En resumen: en la escucha hay una variación en la distribución de aten-
ción periférica, que converge en el cuerpo del otro. De esta manera, suceden 
dos cosas. Por un lado, el entorno circundante -lo que está fuera de los cuer-
pos del paciente y el terapeuta- entra en una zona de ceguera inatencional, 
y nada de lo que suceda en esa región llega a mi percepción. Por otro, el 
entorno interno a los cuerpos se convierte en una zona de hipersensibilidad 
atencional, con lo cual las variaciones son rápidamente detectadas.

Este procesamiento inconsciente, intuitivo e inmediato provoca un cam-
bio no solo cuantitativo, sino un salto de nivel, que es lo que llamamos sensi-
bilidad aumentada. Esta sensibilidad aumentada que desarrolla el osteópata 
es la que le permite captar estímulos que otra persona sin entrenamiento 
acaso no llegue a vislumbrar. 

La acción que cultiva esta sensibilidad aumentada es lo que llamo discri-
minar. Discriminar hace uso de la adaptación sensorial y de la convergencia 
de los campos atencionales tanto para dejar de ver lo irrelevante como para 
focalizar en lo relevante.

Discriminar es un poco más que simplemente obviar las cosas que no 
nos interesan. Es también tomar el ruido y extraer de él cosas significativas. 
Después de todo, el ruido es la parte de un mensaje a la que no podemos 
asignarle un sentido. En cuanto le damos una organización, el ruido deja 
de ser ruido. Discriminar es convertir parte del ruido en información y el 
resto en silencio. 

Hasta aquí, la fase de sensación. Pero la “magia” del osteópata no viene 
solo de esta sensibilidad aumentada. La escucha misma, en tanto proceso, 
comprende otros dos fenómenos que la transforman en una experiencia no 



Leandro Howlin

162

ordinaria34. Por ahora, la fase de sensación nos provee de un esquema proxi-
mal de estímulos intensivos desacoplados. En los capítulos siguientes vamos a 
ver qué hace la percepción con este esquema proximal, y veremos surgir frente 
a nuestros ojos otros efectos extraordinarios propios de la escucha.

Pero todavía necesitamos un capítulo más antes de eso, sólo para brindar 
algunos ejemplos de lo que podemos esperar sentir cuando nos encontra-
mos en diferentes escenarios de escucha. Recorrámoslo rápidamente.

34	  Los nombro aquí para no crear suspenso: fusión somática y penetración enactiva. Los veremos 
en detalle más adelante.



163

8. Ejemplos de sensopercepción

En este capítulo, intentaré relatar qué se siente en algunas ocasiones 
de escucha. Estos relatos son subjetivos, volátiles y no vinculantes. No 
esperes sentir lo que yo describo. Las sensaciones propias del tacto son 
profundas y vagas, y no contamos con palabras para transmitirlas, así que 
necesito recurrir a metáforas, y algunas de las que se me ocurren pueden 
sonar disparatadas. Podría llegar a decir, por ejemplo, que tocar tal cosa 
se siente como una bandada de pájaros que levanta vuelo, lo cual no tiene 
sentido, porque no se puede tocar una bandada de pájaros, pero si uno 
logra convertir esa imagen en una sensación e imaginarse que la siente en 
la mano o en el cuerpo, quiero creer que puede llegar a una aproximación 
de lo que se siente. 

Podría llegar a decir que pongo la mano en determinada zona del cuerpo 
y se siente como un trueno lejano que nos entra a la vez desde el aire por los 
oídos y desde la tierra por los pies, o como una mosca que cayó en un charco 
de agua y se desliza por su superficie agitando desesperadamente sus alas 
tratando de desasirse, o como cuando pasamos un dedo a través de la llama 
de una vela, lo suficientemente rápido para no sentir la temperatura, pero sí 
la densidad de la llama. Que quede claro que esas metáforas me sirven a mí, 
pero quizás no a todos. Cada uno tendrá su propio reservorio de metáforas 
táctiles de acuerdo con sus vivencias. 

Por otra parte, cada ocasión de sensopercepción táctil es única. Cuando 
pongo la mano sobre el lomo de mi perro Pipa que está recostado a mi lado, 
una vez puedo creer sentir sonidos que retumban en cuevas, y otra vez la 
reminiscencia de dejarse flotar en un cenote mexicano. A falta de palabras, 
el tacto evoca vestigios de otras ocasiones.



Leandro Howlin

164

Ejemplo de escucha en tórax

Poso una mano sobre el tórax del paciente. Me pongo en estado de es-
cucha. Escucho.

La primera sensación, con la piel, es superficial. Es el primer contacto 
con una estructura del cuerpo del paciente. De estar tocando aire, siento de 
pronto una resistencia al movimiento y una temperatura corporal. 

Al proyectarme apenas un poco más profundo, hasta el tejido subcutá-
neo, ya noto algunos cambios. En principio, me doy cuenta de que el con-
tacto es menos suelto. Cuando estaba a nivel de la epidermis, si bien estaba 
en contacto, no había una conjunción con el tejido: si hubiera movido mi 
mano, se habría deslizado sobre la piel y habría modificado su punto de 
contacto. Ahora, con el foco apenas unos milímetros más allá, esa sensación 
cambia. Ya hay un anclaje de mi mano en el cuerpo del otro. Si muevo mi 
mano, la piel del otro se mueve también, y el punto de contacto de nuestras 
pieles no cambia. No hace falta mover la mano para notar eso. Se siente en 
la mera posición. Hay también una sensación de profundidad, de sentir en 
los dedos una capa de tejidos, mientras que antes, en la piel, la sensación era 
la de una mera superficie.

Voy a un plano apenas más profundo, y estoy en los músculos. Es un te-
jido distinto. En principio, es más firme. No mucho, pero sí parece estar más 
contenido que el tejido subcutáneo graso de donde vengo. También hay una 
sensación fuerte de direccionalidad. Por un lado, se siente estructuralmente 
la orientación de las fibras musculares, pero también hay cierto movimiento 
a lo largo de ellas, aun cuando el músculo esté en reposo. Se me ocurre que 
ese movimiento en el sentido de las fibras es el tono muscular, como peque-
ños, pequeñísimos, movimientos de contracción. 

Al ir más profundo y atravesar la capa muscular, siento como si estuviera atra-
vesando una madeja de hilo. Se sienten las fibras, aunque no cada una de ellas, 
sino como una textura, que en algunas zonas es más fácil de atravesar que en otras.

Proyectándome un poco más en profundidad, llego a la superficie de 
los huesos. Acá el cambio es notable. En principio, se perciben formas. La 
diferencia de dureza entre los huesos y los tejidos circundantes hace que 
note sus paredes, sus bordes y sus caras. Siento también la movilidad de los 
huesos, que cambian su configuración con los movimientos respiratorios. 
Esta movilidad estaba también antes, pero ahora es más definida. Me da 
la sensación de que la rigidez de los huesos extiende de alguna manera mi 
percepción en una tridimensionalidad. En los tejidos blandos la percepción 



165

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

es en las cercanías de donde tengo el foco; cuando hay hueso, la forma del 
hueso extiende mi percepción hasta donde llega la costilla, como si mi per-
cepción pudiera extenderse hacia los costados a lo largo del hueso. Ahora 
bien, aun percibiendo más la movilidad, siento también cierta “inmovilidad” 
de los huesos, en comparación con esa fluctuación constante que tenía en 
los tejidos blandos. La diferencia entre algo rígido y algo gelatinoso. Esta 
inmovilidad es claramente relativa y local.

Un paso más allá, y me adentro en el interior del hueso, y la sensación 
cambia apenas. Sigue habiendo rigidez, sigue habiendo movilidad amplia 
e inmovilidad local, y tridimensionalidad en los alcances de la percepción, 
pero ahora, a nivel muy pequeño, muy local adonde tengo el foco, hay una 
sensación de rugosidad, de astillas que se van desarmando a medida que 
avanzamos. Se me ocurre que son las trabéculas, aunque la sensación es 
muy suave. No es como una esponja dura, como una piedra pómez, sino 
como algo que se va desarmando, como si estuviera hundiendo el dedo en 
un chocolate aireado.

Sigo un poco en profundidad, hasta que esta sensación de esponjosidad 
semirrígida se pierde, y se pierde al mismo tiempo esta sensación de tridi-
mensionalidad. Ya dejé atrás los huesos y estoy en la fascia endotorácica. 
Más allá de los huesos, la calidad de la escucha es distinta. Mi sensación ya 
no se extiende tan profunda, sino que se queda en un nivel cerca de donde 
tengo el foco de atención. Sin embargo, sí se extiende hacia los costados. Es 
como posar el dedo sobre una tela estirada: siento la tensión que se monta 
hacia los laterales. Cuando digo una tela estirada, exagero un poco para ha-
cerlo entendible: la sensación es parecida, salvo que es como si la tela no es-
tuviera tan estirada, y la tensión hacia los costados no fuera tan notoria. Más 
bien, algo de mi intención en profundidad se dispersa hacia los costados. 

Voy un poco más allá, y hay un cambio difícil de describir. Sigue siendo 
como una tela estirada, pero distinta. Quizá más gruesa o no tan estirada, o 
quizás más finita y estirada. No encuentro las palabras para describirlo. Sí sé 
que la sensación es apenas distinta. Lo que es claramente diferente es su com-
portamiento: esta nueva tela se desliza en sí misma. Siento que no se mueve 
como una sola cosa, sino en capas. Lo que estoy sintiendo son las dos pleuras 
y el espacio interpleural, aunque no logro distinguir unos de otros. Las tres son 
como una sola cosa, salvo que se mueven diferente. El espacio interpleural, de 
hecho, ni siquiera lo percibo. Sé que está ahí porque estudié la anatomía, pero lo 
único que percibo es cierta movilidad diferencial entre las dos capas.

Cuando quiero ir un poco más profundo, extrañamente me cuesta pasar 
esa capa. Me cuesta más atravesar la capa de pleuras que lo que antes me 
costó la capa ósea, quizá porque estoy lejos de la superficie y me cuesta más 
mantener el control del foco. Una vez que la atravieso, todo se aquieta. Es 



como el ojo de la tormenta. Todo ese temblor gelatinoso que venía sintien-
do se esfuma. Estoy en un lugar que no entiendo. Es un espacio que no es 
un espacio, un líquido que no es un líquido, un ambiente gigante, vacío pero 
lleno. Pienso en esas cajas cuando nos envían un electrodoméstico, que es-
tán llenas de trozos de espuma de embalaje. Es esa sensación, la de mover la 
mano por dentro de esa caja llena de fragmentos de espuma que están ahí, 
pero pesan casi nada. Es el interior del pulmón.

Sigo hacia la profundidad, y atravieso ese espacio que parece no ter-
minar nunca, apenas impregnado por la caricia del árbol bronquial, hasta 
encontrar la otra capa de pleuras como una pared repentina. Las atravieso, y 
estoy en una sustancia más densa que el espacio “vacío” que había dentro del 
pulmón, y, sin embargo, es más suelta, me deja pasar más fácil. Se me ocurre 
que es una capa de grasa en el mediastino.

Pero se acaba enseguida, y llego a otra membrana. No es como la fas-
cia endotorácica o las pleuras que encontré antes. Esta tiene mucha más 
presencia. Es más densa, más tirante, más gruesa, y se mueve mucho. Es el 
pericardio. Se mueve con los latidos del corazón, pero en ningún momento 
pierde su firmeza y su tirantez.

Atravesar esta capa me cuesta mucho. Quizás porque está ahí para eso, 
para proteger el corazón, y todas sus propiedades se esmeran en no dejarme 
pasar. Sé que es mucho más estrecha que el espacio que tuve que atravesar 
a lo largo de todo el pulmón, pero tardo mucho más en atravesarla. Cuando 
lo logro, estoy en el corazón. 

Si quiero asociar la sensación que percibo dentro del corazón, la imagen 
que más me viene a la mente es la de la lengua. Meter un dedo en una boca 
donde la lengua se mueve todo el tiempo (sin los dientes, claro). Pero es una 
lengua poderosa. La fuerza de cada latido es impresionante, y me llama la 
atención que no salga volando. Con cada movimiento, hay un vórtex de san-
gre que atraviesa las distintas cavidades, pero me cuesta sentirla. El músculo 
cardíaco se lleva toda la atención.

Ejemplo de escucha en abdomen

Pongo la mano en el abdomen. Igual que en el tórax, atravieso piel, grasa 
subcutánea, músculo. La capa muscular es aquí mucho más extensa y va-
riada; las fibras y sus movimientos van cambiando de orientación a medida 
que voy más profundo.

Al pasar los músculos, llego al peritoneo, a su pared anterior. Es como 



167

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

una bolsa de goma, como esas cintas de caucho que se usan para hacer ejer-
cicios. La sensación del peritoneo es muy particular. Es como un globo, in-
flado, pero no demasiado. Está tirante, pero sin estar tirante, y creo que esta 
sensación se debe a que es una serosa (dos membranas separadas por una 
capa finísima de líquido, que funciona como una sola capa, pero que des-
lizan entre sí). Me quedo un poco en el peritoneo y recorro esa membrana 
a lo largo y a lo ancho, porque es un gran escenario para detectar tensiones 
lejanas, que vienen del tórax o de la pelvis.

Cuando por fin decido atravesar la pared peritoneal, encuentro el epi-
plón mayor, que se siente como un espacio lleno, sin tensiones, como un 
bizcochuelo mojado, aunque no está fijado en los bordes. Como pedazos de 
bizcochuelo mojado.

Al pasar el epiplón mayor, la cosa se complica. Se escuchan distintas co-
sas llegando desde distintas direcciones. Tengo que hacer un esfuerzo para 
quedarme en este nivel, porque la escucha se quiere ir en profundidad, como 
si no tuviera nada firme de dónde agarrarse. 

A la izquierda y arriba puedo sentir el estómago. Es una bolsa llena de 
agua. Lo más llamativo del estómago son los bordes. Por un lado, hay unas 
cintas tirantes que lo sostienen: epiplones y mesos. Pero también hay algo 
que lo recorre por el borde superior y el inferior. Es como dos rutas lejanas 
llenas de autos vistas desde una montaña, o como si estuviera adornado 
con luces circulantes. Son las arterias cólica media, las gastroomentales y 
las gástricas. 

Un poco más abajo, siento el colon transverso. Es un tubo a la vez fibroso 
y blando que tiene una textura superficial muy resbaladiza.

Al centro y a la izquierda se notan movimientos grandes y lentos. Los 
movimientos tienen un circuito, pero no es una línea recta. Los pulsos do-
blan, van para arriba y para abajo, se pierden en la profundidad, reaparecen 
más allá. Es el intestino delgado con sus movimientos peristálticos. Es el 
movimiento más notorio sacando los de las arterias, que eran más definidos, 
pero más locales. 

Si sigo el patrón de los movimientos de las asas intestinales, puedo sentir 
algo que las sostiene y tira de ellas y las mantiene en su lugar. Es el mesente-
rio. Parece estar vivo. Es como un animal, una medusa un tanto fibrosa, que 
se mueve lentamente en todas direcciones.

En algunas localizaciones, pueden notarse esfínteres (el cardias, la vál-
vula ileocecal, el esfínter de Oddi). La sensación a la mano es la de una 
rotación tensional, aunque anatómicamente los esfínteres no realicen en 
realidad rotación, sino desplazamientos concéntricos y excéntricos. Se sien-
ten también más duros, más densos, más calientes.



Leandro Howlin

168

Si quiero notar patrones de tensión para hacer un diagnóstico, tengo 
que abstraer los movimientos peristálticos y circulatorios. Abstraerlos no 
necesariamente quiere decir sustraerlos mentalmente o dejar de sentirlos, 
sino más bien congelarlos. Noto dónde están y después en mi cabeza los fijo, 
como si fueran un armazón, y presto atención a lo que hay en los recovecos 
que me quedan.

Ejemplo de escucha amplia

A veces puedo poner la mano y no bajar a un plano específico, sino hacer 
una escucha amplia, con mucha profundidad de campo, que me permite 
tener una visión general pero no muy detallada. Si quisiera detalles, tendría 
que bajar al plano y focalizar.

Esta escucha amplia no es una escucha sincrónica. Está lejos de una 
imagen visual, donde al mirar un paisaje veo a la vez todos los objetos que 
lo componen, cercanos y lejanos. Es una escucha diacrónica como todas las 
escuchas táctiles, con sensaciones puntuales que se van sucediendo una de-
trás de la otra, pero la sucesión es más rápida que en una escucha localizada. 
La estrategia es similar a cuando miramos una tomografía en el monitor, y 
en vez de detenernos en una foto pasamos rápido de una a otra moviendo la 
rueda del mouse. La percepción reconstruye una imagen sincrónica a partir 
de las fotos diacrónicas.

A veces hago una escucha amplia como una primera aproximación ni 
bien me avecino al paciente, para tener una impresión a vuelo de pájaro. 
En general la uso cuando termino de aplicar alguna técnica y siento que el 
tejido libera, para comprobar si hubo además cambios de largo alcance. Por 
ejemplo, noto algo en el ligamento falciforme del hígado que me restringe 
el movimiento y tiene influencias más allá, en peritoneo y hasta pelvis. Eje-
cuto una técnica sobre el ligamento falciforme y noto que libera. Primero 
chequeo el movimiento del hígado para asegurarme de que ganó cierta li-
bertad y luego hago una escucha amplia en abdomen y en pelvis para ver si 
noto algún cambio.

La característica particular de la escucha amplia son los timbres. Cuan-
do estoy en cierto nivel de escucha, escucho distintas cosas. Las distingo, 
por un lado, por características como la textura y su posición espacial (si 
pongo mi mano sobre el ombligo, sé que eso sedoso pero pesado que me lle-
ga de arriba a la derecha es el hígado), pero además las distintas estructuras 
tienen distintos timbres. El timbre (que es un concepto robado del campo 
de lo auditivo) está en este caso determinado por la conformación del tejido 



169

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

y por la distancia y configuración de los medios de sujeción. El epiplón ma-
yor, por ejemplo, tiene un timbre muy definido. Cuando empiezo a bajar de 
plano y llego al epiplón mayor, lo reconozco enseguida, porque la sensación 
general me cambia. Lo mismo sucede con los pulmones: al llegar al plano 
de los pulmones todo se aquieta.

Cuando pongo la mano en el abdomen para hacer una escucha amplia 
y empiezo a escuchar y se me empieza a formar el esquema somático de lo 
que estoy escuchando, lo primero que llena el vacío representacional es la 
aorta, y quizás las arterias ilíacas si estoy más o menos sobre ellas, y ense-
guida después el hígado. El resto va apareciendo de a poco. El estómago 
aparece después que las arterias gástrica, gastroomental y cólica media, de 
manera que pareciera manifestarse primero el borde e irse llenando de a 
poco. La raíz del mesenterio aparece antes que el mesenterio mismo, y solo 
después aparece el intestino. 

En una escucha amplia en el tórax, las costillas, el esternón y el corazón 
se muestran de manera casi instantánea, pero los pulmones aparecen in-
mediatamente después. Los músculos intercostales, extrañamente, aparecen 
todavía más tarde, aunque estén más superficiales y aunque ya haya perci-
bido las costillas.

La secuencia jerárquica de aparición no está dada por profundidad ni 
por contigüidad, sino por los timbres. La aorta tiene un timbre muy defini-
do, y el hígado también. Me gusta pensar que hay órganos o estructuras que 
son más extrovertidos, o que tienen más personalidad. Como si tuvieran un 
timbre de voz más llamativo.

Por supuesto, este orden de aparición solo sucede cuando hago una escu-
cha amplia y rápida. Cuando bajo ordenadamente plano por plano, que es lo 
que hago casi todo el tiempo, las estructuras se van presentando de acuerdo 
con el plano y el foco en el que estoy.

Ejemplo de escucha de tejido que libera

Una de las cosas que se escuchan son los cambios que se producen por el 
tratamiento. Hay ocasiones en que la escucha y el tratamiento son momen-
tos separados. Escuchamos por unos minutos, después inducimos por unos 
minutos. Hay veces que esos intervalos son mucho menores, y escuchamos, 
inducimos, escuchamos, inducimos, alternadamente. Y hay veces que la es-
cucha y la inducción son simultáneas; escuchamos mientras inducimos e 
inducimos mientras escuchamos. En esos casos, la inducción produce un 



Leandro Howlin

170

cambio en el tejido, y ese cambio se percibe en la mano. Los osteópatas 
decimos que el tejido “se libera”.  

Glosario: inducción

Inducción:
(1) En sentido lógico, inferencia de una conclusión general a partir 
de premisas particulares. 
Ejemplo: Miguel se comió una tortilla y tuvo malestares 
estomacales.
Gabriel también se comió una tortilla y tuvo malestares 
estomacales.
Por tanto, la tortilla provoca malestares estomacales.
(2) En sentido de terapia manual, procedimiento terapéutico que 
influye sobre una estructura anatómica con el objetivo de lograr 
un efecto o una respuesta, sin adicionar energía cinética.

Esta liberación se escucha de una manera particular. Cuando se la ex-
plico a mi tía Fefe, me divierte decirle que es un movimiento falso. La sen-
sación es que la mano se nos empieza a mover hacia un lado en particular 
o con una rotación determinada. La realidad es que nuestra mano no se 
mueve. Recuerdo los primeros años de estudio: estar escuchando, concen-
trado con los ojos cerrados, con la mano quieta posada sobre el cuerpo de 
algún compañero, y de pronto sentir ese movimiento clarísimo de mi mano 
comenzando una rotación que no termina nunca, o queriendo escaparse 
hacia uno de los lados. En ese momento abría los ojos y veía mi mano que 
estaba quieta. No era una cuestión de sutileza, de que yo percibía un movi-
miento en la mano que en realidad era mínimo y no se llegaba a distinguir 
por la vista. No, señor, la sensación táctil parecía indicarme que mi mano se 
estaba desplazando varios centímetros. Más adelante, cuando esta situación 
se me hacía un poco más natural, disfrutaba de esta incongruencia sensitiva: 
era hipnótico abrir los ojos y tener simultáneamente la sensación visual de 
quietud y la sensación táctil de movimiento. Por esa incongruencia es que 
digo que la sensación de tejido que se libera es la de un movimiento falso, o 
un movimiento sin movimiento.

La descripción más habitual de cómo otros osteópatas definen esta libe-
ración es como el aligeramiento de una tensión. Es la idea que se nos viene 
de manera inmediata: había algo tenso y ahora está menos tenso. Es una 
descripción de la realidad muy exacta, aunque existe un detalle particular. 
Supongamos que dos amigos sostienen una cuerda tensa frente a mí, tiran-
do hacia ellos. Apoyo un dedo en el medio de la soga y siento la tensión. 



171

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Mis amigos aflojan la fuerza que hacen, y la tensión disminuye. Yo siento 
en el dedo que la tensión disminuye. ¿Cómo lo siento? Por un lado, siento 
en mi dedo que la resistencia perpendicular es menor. Y por otro, hay cierto 
movimiento de la soga hacia el centro, porque las manos de mis amigos se 
acercaron entre sí, aunque sea milimétricamente.

Una representación similar es la que queremos aplicar cuando sentimos la 
liberación de tejido, y es el que usamos para explicarlo, pero creo que hay una 
diferencia fundamental. Cuando estoy en escucha y siento que el tejido se libera, 
siento una disminución de tensión, siento que la resistencia a la presión perpen-
dicular disminuye y siento un pequeñísimo movimiento, pero ese movimiento es 
hacia afuera, hacia los extremos de dónde provenía la tensión, lo cual biomecáni-
camente no tiene ningún sentido. La biomecánica me dice que, si los extremos 
se alejan, hay un desplazamiento centrífugo, del centro hacia los extremos, y la 
tensión debe aumentar, y que, si los extremos se acercan, hay un desplazamiento 
centrípeto, desde los extremos hacia el centro, y la tensión debe disminuir.

Sin embargo, en la escucha, cuando el tejido se libera, hay un desplaza-
miento del centro hacia los extremos y la tensión disminuye. ¿Cómo puede 
ser? La razón es que lo que escuchamos no es en realidad el fenómeno 
biomecánico de una liberación de tensión elástica, sino otra cosa, pero la 
queremos hacer coincidir con ese modelo biomecánico que ya conocemos. 
Y necesitamos tanto hacerlo coincidir que no nos damos cuenta de que la 
dirección del movimiento es inversa a la esperada.

Alguien me comentó alguna vez que este fenómeno de la sensación de 
un movimiento centrípeto que acompaña a un alivio de la tensión podría 
tener una explicación mecánica si la disminución de la tensión no se produ-
ce por un acercamiento de los extremos, sino por un cambio en la compo-
sición del tejido, que se haría más elástico o menos consistente. Vale decir, 
estaría más relacionado con un cambio en la resistencia del material que con 
un cambio en la composición de fuerzas que actúan sobre él. En el ejemplo 
de la soga, la disminución se produciría no por mis colegas aflojando la 
fuerza de tracción, sino que la modificación estaría en las características del 
material que compone la soga. Es probable que algo de ese tenor sea lo que 
ocurre en nuestra aplicación clínica, donde nuestra inducción produce un 
cambio en la composición del tejido conectivo (incluyendo fascias, tendo-
nes, ligamentos, perimisio, endomisio y epimisio) con un desplazamiento en 
el eje de densidad gel/sol más hacia el lado sol35. Es decir, el tejido conectivo, 
de alguna manera y en un grado mínimo, se licúa.36 No obstante, entiendo 

35	  Este fenómeno sucede porque algunos tipos de colágenos son tixotrópicos.

36	  Esto podría explicar algunos casos, pero no todos. Hay veces que sabemos que lo que estamos 
percibiendo es una liberación de fijaciones y no un cambio en el material.



Leandro Howlin

172

que aun en ese caso la dirección de movimiento que sentiría no podría ser 
hacia afuera, y, por lo tanto, el esquema dinámico que se me establece en las 
manos sigue siendo una representación cinética incongruente.

Esta inversión cinética es inconsecuente para la clínica, en realidad. 
Cuando digo que no nos damos cuenta, no es tan así. Sí nos damos cuenta. 
De hecho, yo me imagino ahora en mi cabeza la sensación de liberación de 
tejido y en mi imagen mental tengo incorporado el desplazamiento hacia 
afuera, como corresponde. El problema surge cuando quiero ponerlo en 
palabras. Ahí necesito traducir ese conocimiento procedimental (que para 
colmo de males es profundamente háptico) en un conocimiento declarativo, 
y es en ese paso que se produce la ambigüedad. Pero mientras quiera usarlo 
sin explicarlo, no hay ambigüedad.

Ejemplo de escucha de MRP

	 El paciente está recostado boca arriba en la camilla. Me siento en 
una silla a la cabecera. Apoyo mis manos en la camilla y poso la cabeza del 
paciente sobre ellas, de manera que la escama del occipital se pose sobre mis 
palmas y mis dedos. Extiendo mis pulgares hacia los costados, y los apoyo 
a los costados de los ojos, sobre las alas del esfenoides. Mis manos quedan 
conteniendo la cabeza del paciente. Mis dedos ejercen una presión mínima, 
la necesaria apenas para que mis dedos no se separen. Me proyecto apenas 
más allá de la piel, en la superficie de los huesos del cráneo. Discrimino to-
dos los movimientos que me llegan a las manos y no me interesan: la respi-
ración pulmonar, latidos de arterias craneales, movimientos que provienen 
del exterior o de mí mismo. Quiero sentir solo el movimiento de los huesos. 

En algún momento, empiezo a sentir que el occipital y el esfenoides se 
mueven bajo mis dedos. Es un movimiento de muy baja velocidad y muy 
baja amplitud. Es tan lento y sutil que dudo si tiene existencia propia o lo 
estoy imaginando. Sé que aquí opera una paradoja: si me concentro e intento 
percibirlo, quizás lo pierda. De manera que me relajo y lo espero, hasta que 
empieza a manifestarse con más claridad. Lo sigo. Lo sigo con la intención, 
sin mover mis manos. A decir verdad, creo que la intención imprime cier-
to movimiento infinitesimal en mis manos que ayuda a seguirlo, pero si me 
muevo conscientemente intentando acompañarlo, quizás lo deje de sentir. 

Al seguirlo me doy cuenta de dos cosas. Por un lado, el movimiento tiene 
un ritmo: va unos segundos en una dirección y luego otros segundos en la 
dirección contraria, y vuelve a empezar. Por otro lado, tiene una configura-
ción: en el momento que el occipital va hacia un lado, las alas del esfenoides 



173

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

van hacia el otro. Pareciera como si en uno de los ciclos del ritmo, mis pul-
gares tendieran a juntarse con mis otros dedos, y en el ciclo siguiente ten-
dieran a separarse. Si miro mis manos, veo que no se mueven, o si lo hacen 
es un desplazamiento tan insignificante que mi vista no llega a distinguirlo.

Lo que estoy sintiendo es el movimiento respiratorio primario, la fluc-
tuación rítmica del líquido cefalorraquídeo dentro del encéfalo, que im-
prime a los huesos del cráneo un movimiento particular. En el momento 
llamado inspir, cuando el líquido cefalorraquídeo sale del cuarto ventrículo 
y se distribuye por el espacio subaracnoideo, la escama del occipital se ho-
rizontaliza y el esfenoides rota hacia adelante, de manera que el ángulo de 
la articulación entre occipital y esfenoides (la sincondrosis esfeno-basilar, 
o SEB) disminuye, por lo que lo llamamos ‘flexión’ de la SEB. En el ciclo 
siguiente, el espir, los movimientos son contrarios, y el ángulo de la SEB 
aumenta, por lo que lo llamamos ‘extensión’ de la SEB.

Este ejemplo de escucha está idealizado con fines didácticos. La reali-
dad es que en caso de disfunción puede variar, y producir ciclos de distinta 
duración (el inspir más largo que el espir o al revés), o desfasados entre el 
lado derecho y el izquierdo, o más amplios de un lado que en el otro, como 
consecuencia de toda una batería de disfunciones: torsiones, sides, compre-
siones, etc.

La fluctuación del LCR afecta todos los huesos del cráneo más el sacro, 
de manera que mi toma puede variar, y el resultado sería parecido. En vez 
de occipital y esfenoides, puedo tomar occipital y temporales, y notaré que 
en cada ciclo rotan en el mismo sentido (aunque en el temporal las rota-
ciones interna y externa son más notorias que la flexión y extensión, y en el 
occipital la flexo extensión es más notoria que las rotaciones). Puedo tomar 
esfenoides y frontal, y notar que rotan en sentidos contrarios. O puedo 
tomar occipital y sacro, y ver que rotan en el mismo sentido, aunque por la 
posición de mis manos lo que más noto es que cuando la escama del occi-
pital desciende y se anterioriza, la base del sacro asciende y se posterioriza.

Ejemplo de escucha de still point

Un still point (punto quieto) es un fenómeno que puede suceder en al-
gún momento de escucha. La definición es sencilla: venimos escuchando 
y siguiendo un ritmo, o varios ritmos superpuestos, y de pronto, todos los 
movimientos se aquietan. Por un instante, nada sucede. Parece que perdi-
mos toda capacidad de percepción.  El efecto dura unos instantes, hasta que 
todo vuelve a empezar. Los ritmos se reinstalan.



Leandro Howlin

174

La importancia del still point es también tan fácil de definir como ambi-
gua: se dice que, en el still point, algo pasa. Qué es lo que pasa depende un 
poco de la situación, de qué estemos haciendo, y de qué plano o ritmo este-
mos escuchando. Es, sencillamente, un punto de atención: acabo de percibir 
un still point, ergo, algo pasa.

En el still point, algo pasa.

Es difícil describir lo que sucede en el still point, porque la nada o la 
quietud se definen por la ausencia de características distintivas, y, por lo 
tanto, son casi impermeables a la descripción. Sin embargo, la sensación 
subjetiva que despierta en mi sensación me recuerda mucho a lo que sentí 
durante la percepción de un eclipse total de sol, e intentaré describir esta 
para entender aquella.

Estaba en el campo con unos amigos, específicamente para ver el eclipse. 
Era cerca del mediodía, un día despejado, y esperábamos con anticipación. 
Estábamos en el jardín, frente a un lago, cerca de un bosque. Había varios 
grupos de personas. El sol estaba alto, casi vertical, y veíamos cómo la luna 
parecía acercársele. Observamos a través de gafas especiales cómo la luna se 
movía lentamente para cubrir el sol. Podíamos notar, al mirar a través de las 
gafas, cómo faltaba un pedazo del círculo del sol, pero en cuanto nos quitába-
mos las gafas, todo el entorno parecía ordinario, como si no hubiera eclipse.

Pero de repente, todo se volvió oscuro. El círculo de la luna cubrió com-
pletamente el círculo del sol, y se hizo de noche. Oscureció y empezó a ha-
cer frío. Los pájaros que volaban en bandadas se posaron. Se hizo silencio. 
La gente a nuestro alrededor se quedó quieta y callada, pero también la na-
turaleza. Ruidos que antes estaban, pero a los que no les habíamos prestado 
atención (perros lejanos ladrando, aves, patos), todos desaparecieron. Era 
como si el mundo entero hiciera una pausa por un momento.

Esto duró un rato, probablemente menos de un minuto. Gradualmente, 
el sol comenzó a mostrarse detrás de los lados de la luna, y la luz y el calor 
del día regresaron. Al hacerse de noche, la oscuridad había aparecido de 
inmediato, pero ahora la luz, el calor, el movimiento y el sonido empezaron 
de a poco. Solo en apariencia, por supuesto, porque la velocidad del círculo 
de la luna al entrar y salir debió haber sido la misma.

También me quedó esta sensación: el mundo está en agitación constan-
te, pero basta que todos nos pongamos de acuerdo (incluidos los perros y 



175

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

los pájaros) para callarnos y aquietarnos por un instante, y esa quietud se 
muestra.

Algo de eso hay en el still point. De repente, todo se calma. Nada sucede. 
Sabemos que allá arriba o allá atrás algo pasa, que todo va a volver. No hay 
sensación de final, sino de pausa. 

Quisiera hacer una salvedad antes de que sea tarde: la anécdota del 
eclipse no intenta comparar un still point con un eclipse. Mi único pro-
pósito es evocar la sensación de aquietamiento que sentí en ese momen-
to, que incluye silencio, estupor, embriaguez y la insólita confabulación 
de toda la naturaleza. En ese momento sucedió un still point, no por 
alguna propiedad de la alineación de los astros, sino porque estábamos 
todos pasmados. Quizás hubiera debido buscar un ejemplo más cotidia-
no, porque el fenómeno “eclipse” es demasiado extraordinario y se lleva 
toda la atención. 

Lo bueno de ese ejemplo es que transmite la idea de que el still point no 
es algo que se percibe en alguna posición específica, sino algo en lo que uno 
está inmerso. El still point nos rodea.

Las palabras a veces son tiranas, y es fácil perderse entre los conceptos 
de still point y de Quietud, aunque refieren a cosas completamente distintas. 

Como dice Rollin Becker, hay trillones de still points, pero una sola 
Quietud.

El still point es temporal. Todo se detiene, como durante el eclipse, pero 
hay un movimiento en potencia que sabemos que en cualquier momento se 
despierta. Sigue habiendo un movimiento, aunque no lo vemos. La Quie-
tud, en cambio, no es temporal. La quietud está siempre. 

Un still point es algo que sucede. La Quietud es algo que es.
El still point se percibe cuando todo cesa. La Quietud se percibe en me-

dio de la agitación, y sin agitación no hay quietud.
Hace un par de capítulos, para transmitir la idea de la Quietud, usamos 

la metáfora de las olas. Dijimos que la quietud se muestra en el agua que se 
queda quieta mientras la ola del mar pasa, o en la ola que se queda quieta 
mientras el agua del río pasa. Si intentáramos ahora diseñar una metáfora 
relacionada para el still point, diríamos que el still point es la repentina au-
sencia de olas. La única situación real de la que tengo noticias cuando esto 
sucede, es justo antes de algunos tsunamis, en los que el agua se retira de la 
orilla y todo se aquieta por unos segundos. Si lo llevamos al organismo, se 
podría pensar algo de esta índole: el still point es un indicador de tsunami 
inminente. A esta altura, es evidente que la metáfora se nos fue de las ma-
nos, pero, así y todo, nos deja una enseñanza: la locución habitual de que en 



Leandro Howlin

176

el still point “algo pasa” no es del todo exacta. Más correcto sería decir que, 
cuando sucede el still point, “algo está por pasar”.

Cuando sucede el still point, 
algo está por pasar.

Aclaración

De los doce niveles, los primeros y los últimos niveles son los más difí-
ciles de poner en palabras. 

En los primeros, la sensación es tan arcaica, está tan arraigada y hun-
dida en lo inconsciente, que nos resulta imposible explicarla. ¿Cómo ex-
plicar lo que siento cuando siento una temperatura o una textura? ¿Cómo 
explicar la diferencia en la percepción entre calor o frío? ¿O entre áspero 
y rugoso?

En los últimos, sobre todo en los que refieren al cuerpo fluido o las 
mareas, la dificultad es similar, pero por el fenómeno inverso. Para fijar mi 
atención en un nivel de sensopercepción determinado, debo discriminar los 
niveles inferiores. Para sentir la textura, necesito discriminar la temperatura, 
lo cual no quiere decir dejar de sentirla, sino prestar atención a otra cosa. 
Para sentir los huesos o los músculos tengo que discriminar la piel: discri-
mino primero la textura, después la turgencia y la dureza.

Para sentir el MRP, por ejemplo, es necesario discriminar (dejar de 
presentar en la consciencia) la respiración diafragmática. En cierta forma, 
cuando voy discriminando niveles, necesito ir discriminando los diferentes 
ritmos. La marea larga es lo que está más allá de todos los ritmos. Hay, en 
realidad, un ritmo, pero es tan lento (con ciclos de 100 segundos) que se 
percibe como una expansión sin ritmo. La sensación es tan inusitada, es 
tan lejana de la sensación cotidiana, que no podría expresarla sin acudir a 
metáforas crípticas o antojadizas. 

Ya explicaremos las razones de esta dificultad cuando hablemos del 
fenómeno de encapsulación de conocimientos. Por ahora, me gustaría que 
quedase claro que la escucha habitual en la práctica clínica es mucho me-
nos concreta que en estos ejemplos, y está menos anclada en objetos y 
fenómenos cotidianos que en sensaciones inconscientes, visualizaciones 
y metáforas.



177

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

En la clínica cotidiana, el proceso de escucha suele ser a la vez más so-
fisticado y más simple. La escucha me da a un mismo tiempo un panorama 
global y detalles específicos, y puedo abrir y cerrar el campo a discreción. 
Puedo escuchar específicamente un órgano, o dirigir la atención a un mayor 
detalle, a una parte de ese órgano, o al movimiento sagital de esa parte de 
ese órgano, o al ritmo de ese movimiento, o a las variaciones de ese ritmo. 

La sensación inteligible es a veces metafórica, metonímica o directa-
mente sinestésica, y puede cambiar de acuerdo con la personalidad de cada 
osteópata o con los modelos que adquirió, o incluso para el mismo osteópa-
ta en distintos momentos. A veces siento que un tejido que “libera” es como 
manteca que se derrite, y a veces que los órganos de alrededor se acercan 
como a apuntalar o a contener. La sensación o interpretación inteligible 
depende del modelo que uso como apoyo.  A veces proyecto un modelo de 
corrientes marinas, a veces un modelo sencillamente anatómico (y percibo 
órganos o músculos), a veces energías o colores o densidades. Un osteópata 
amigo afirma que puede percibir colores distintos, pero que no son ningún 
color en particular.

Estos ejemplos están simplificados para no meternos en una anatomía 
demasiado avanzada. En la realidad la escucha nos muestra muchas otras 
cosas además de los órganos. En el cráneo, por ejemplo, para sentir solo 
el MRP necesito discriminar algunas estructuras que adoran mostrarse: la 
hoz del cerebro y sus posibles torsiones, la apófisis crista galli, el nervio 
trigémino, las suturas occipitomastoideas, otras suturas. Con la intención, 
decido dirigir mi atención a líquidos, membranas o huesos. Puedo focalizar 
en el desplazamiento de la piel y de los distintos planos de fascia unos sobre 
otros, o en la palpación de forma, posición y movimiento de algún hueso, 
o en cicatrices, fibrosis y adherencias, o en presencia de inflamación, o en 
distintos parámetros de las fibras musculares: textura en profundidad, tono, 
masa muscular, contracturas, cortedad, deslizamiento. En la zona del abdo-
men existen infinidad de estructuras y entidades que fluctúan por el campo 
de atención: la transcavidad de los epiplones, movimientos de líquidos, las 
fascias, nervios, epineuro, músculos, ligamentos, medios de unión, epiplo-
nes, mesos. 

Algo que no es tan sutil son las arterias que tienen latido, sobre todo 
las arterias grandes. En el abdomen, la aorta tiene una presencia patente, 
pero también las braquiales, las carótidas y las ilíacas. Casi podría decir que 
cuando uno va en profundidad y necesita discriminar ciertos estímulos para 
poder escuchar otros, una de las cosas que primero tiene que discriminar 
-después de los huesos- son las arterias.

Puedo concentrar mi atención en una porción pequeñísima de la reali-
dad, pero la atención periférica tiene mucho peso. Por ejemplo, parte de la 



Leandro Howlin

178

atención periférica está en la respiración del paciente, porque todo cambio 
de ritmo o amplitud es significativo. En muchas técnicas de inducción, por 
ejemplo, los cambios producidos en el tejido están puntuados por cambios 
en la respiración, de manera que uno de los signos que indican que puedo 
finalizar una técnica es cuando detecto algún evento en la respiración del 
paciente, sea un suspiro, una inspiración más profunda, o la instalación de 
una respiración parasimpática. 

Otra parte de la atención periférica está en los latidos del corazón y sus 
variaciones. Otra parte, en los pulsos circulatorios contiguos a donde tengo 
mi mano (la respiración pulmonar y los latidos del corazón pueden sentirse 
en cualquier parte del cuerpo, pero el pulso de las arterias tiene un alcance 
más local). Con una mano apoyada alrededor del ombligo, en el mejor de 
los casos podré sentir la aorta, las mesentéricas, la esplácnica, las gastroepi-
ploicas y no muchas más. Parte de mi atención está en los pulsos que llegue 
a sentir. Parte de mi atención está en la relación temporal de los latidos del 
corazón y esos pulsos, otra parte puede estar en el MRP, y otra más puede 
llegar a estar en el esquema tensional.

Por todo eso, las instancias reales de escucha se desenvuelven de manera 
bastante distinta a los ejemplos simplificados que mostramos aquí. Pero no 
nos adelantemos. Tengamos en cuenta que la escucha es a la vez un proceso, 
un estado y un acto, y recién estamos en la sensación, que es la primera de 
tres fases de la escucha en tanto proceso.







III

LA ESCUCHA COMO PROCESO 2: 
PERCEPCIÓN





183

9. La fase de percepción

La fase de percepción es la intermedia entre el mecanismo de sensación, 
puramente sensitivo, y la cognición, donde los datos recibidos se organizan.

Glosario: percibir

Percibir: Obtener información acerca de aspectos físicos (ya 
sea del mundo circundante o del propio cuerpo) mediante 
sensores anatómicos.

En esta sección vamos a empezar hablando de qué es lo que sucede en la 
fase de percepción, y de algunas propiedades que acrecientan la capacidad 
de escucha. Luego hablaremos de los conceptos de sinestesia y soma, dos 
conceptos claves para entender lo que sucede en la escucha y que la invisten 
de propiedades idiosincráticas. Por último, introduciremos el concepto de 
fusión somática, que es la característica fundamental de la escucha, y la que 
la establece como un mecanismo particular de la osteopatía para hacer diag-
nóstico, a la vez que cataliza una parte importante del tratamiento.

La fase de percepción proporciona un agrupamiento de estímulos en 
entidades (una ontologización).

Glosario: entidad

Entidad: Una entidad es algo que existe y que es identificable. 
Para que algo sea considerado una entidad debe cumplir dos 
condiciones: poseer cierta unidad intrínseca (debe poder ser 
considerada una sola cosa) y mostrar algún rasgo que la 
diferencia del entorno. Un montón de sal metido en otro montón 
de sal más grande no es una entidad, a menos que detente alguna 
diferencia con el resto. Por ejemplo, un montón de sal húmeda 
metido en otro montón de sal seca sí podría considerarse una 
entidad. En general, una entidad es cualquier ente al que le podría 
asignar una etiqueta que lo identifique. En el ejemplo dado, si yo 
digo "el montón de azúcar húmeda", quien me oye puede deducir 
a qué me refiero.



Leandro Howlin

184

La primera fase de la escucha, la sensación, nos provee estímulos según 
las variables de temperatura, turgencia, dureza, tensión, textura, elasticidad, 
vibración, traslación, ritmo, cadencia y amplitud de movimiento, donde cada 
valor está referido a una posición específica de la representación tridimensio-
nal del escenario sensado. Todos estos datos conforman lo que Fulkerson 
llama propiedades intensivas: aquellas que varían a lo largo de una sola di-
mensión. En la segunda fase, la percepción, una evaluación y comparación 
entre esas distintas variables permite definir entidades: una variación de 
dureza permite inferir un borde, un co-movimiento de regiones adyacentes 
sugiere conjeturar una unidad operativa, una vibración homogénea en una 
región contenida y diferenciada del espacio circundante sugiere una unidad 
ontológica. Deduciendo bordes y regiones espaciales que operan unívoca-
mente, se infieren las entidades sensopercibidas. Este procesamiento me 
permite, por ejemplo, identificar la clavícula y separarla del entorno al posar 
la mano sobre el hombro, gracias a variaciones topológicas de dureza (que 
es diferente entre el hueso y los tejidos blandos que lo rodean) y al co-mo-
vimiento de sus partes (que me permite no solo amalgamarla como una sola 
entidad, sino también separarla del esternón y del omóplato, que, si bien son 
adyacentes y de una dureza similar, no siguen sus movimientos). 

En la fase de percepción, el conjunto de entidades determinadas se mo-
deliza de acuerdo con una localización egocéntrica, es decir, no el lugar ob-
jetivo que ocupan en el espacio tridimensional, sino la ubicación en relación 
con el punto de proyección de la atención (yo mismo).

En resumen, la fase de percepción recibe de la fase de sensación un es-
quema proximal de propiedades intensivas topolocalizadas, modula entre 
ellas esas propiedades intensivas para poder determinar entidades con sus 
identidades, luego egolocaliza esas entidades, y termina produciendo un 
esquema distal de entidades identificadas, resaltando aquellas que presentan 
alguna desviación respecto de lo esperado.

El proceso perceptivo en general

La función de la percepción es dilucidar los estímulos distales a partir de 
la información extraída de los estímulos proximales, es decir, en un ejemplo 
tomado de la vista, derivar un árbol a partir de colores, intensidades de luz y 
formas que ya fueron ubicadas topológicamente. Un solo estímulo proximal 
no es suficiente para la determinación del estímulo distal, sino que hacen 
falta mecanismos que trasciendan la categoría lógica de la recepción proxi-
mal y puedan establecer relaciones entre distintos estímulos. Existen dos 



185

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

mecanismos de este estilo en las áreas de proyección cortical: la integración 
de los impulsos nerviosos procedentes de un conjunto de receptores (en 
general similares y contiguos), y la interacción de unas áreas sensoriales con 
otras, incluso de distintos sentidos. 

Glosario: percepción

Percepción: En el contexto de este trabajo, la segunda fase de 
la sensopercepción, entre la sensación y la cognición. La fase en 
la que, a partir de los estímulos egolocalizados en la sensación, 
se determinan entidades (identificación) y desviaciones de lo 
esperado (atencionalización). Es donde sucede el "what 
processing".

	

Procesos Mentales

Del exterior

Interpretación y atencionalización

Transducción y somolocalización

Esquema distal

Sensación

Esquema proximal

Percepción

Cognición

Estímulo
externo



Leandro Howlin

186

La percepción se aprende y se entrena. El infante recibe en un prin-
cipio ondas luminosas que no le significan nada, y debe aprender que esa 
configuración de ondas de distintas amplitudes y frecuencias, ordenadas 
según un orden particular, representan un árbol. Esa traducción [colores 
+ intensidades + disposiciones -> árbol] luego se automatiza. Mucho 
antes de empezar a hablar o entender la palabra hablada, reconocemos 
objetos sin necesidad de hacer una traducción consciente. Esta habili-
dad adquirida se va entrenando a lo largo de los años, estableciendo su 
dimensión de facilidad de acuerdo con nuestros hábitos, de manera que, 
dependiendo de las actividades habituales, podemos identificar árboles 
a mayor o menor distancia, identificar el tipo de árbol sin mediación 
consciente, o diferenciar con mayor o menor dificultad un árbol de otras 
figuras parecidas. El entrenamiento puede, incluso, establecer diferen-
cias más significativas. Yo quizás pueda reconocer un árbol recortado en 
medio de un monte de arbustos, pero un aficionado reconoce un roble 
y su antigüedad, y un experto versado quizás vea si es roble de Brasil o 
de Europa, y si estuvo cuidado durante su desarrollo o abandonado a las 
vicisitudes meteorológicas.

Lo que hace ese entrenamiento es crear y mantener en memoria los 
resultados de procesamientos identificatorios anteriores, en lo que llamo 
un “mapa ontológico”. Este mapa cumple una función similar al mapa 
topológico, en el sentido que compara la información percibida con infor-
mación en memoria para detectar patrones y permitir un procesamiento 
rápido. La diferencia básica entre ambos es su función. En el mapa on-
tológico, la función no es ubicar topológicamente los distintos estímulos, 
sino determinar bordes, movimientos absolutos y relativos, cohesiones, 
granularidades, y, como resultado final de todas esas variables, entidades 
con sus identidades. La percepción determina qué objetos representan 
los distintos estímulos y dónde empiezan y dónde terminan las entidades 
percibidas.

Glosario: mapa ontológico 

Mapa ontológico: Conjunto organizado de información en 
memoria que permite predecir, gracias a reconocimiento de 
patrones, la unidad e identidad de entidades a partir de 
estímulos recibidos, y que completa (o suplanta) al 
procesamiento deductivo.



187

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La primera vez que intentamos una escucha corporal, siempre y cuan-
do no tengamos experiencia en alguna otra actividad relacionada con el 
cuerpo, nuestro aparato de traducción está casi tan desierto como cuando 
éramos bebés, y tenemos que aprender casi de cero. Si ponemos una mano 
en el abdomen, reconocemos solamente las impresiones a las que estamos 
acostumbrados: los latidos del corazón, los movimientos respiratorios y 
los ruidos hidroaéreos. De a poco vamos logrando percibir más detalles y 
podemos identificarlos gracias a nuestro conocimiento del cuerpo huma-
no: esa pulsación debe ser la sangre circulando por la aorta, ese camino 
que parecen delinear los movimientos peristálticos debe seguir el recorri-
do del intestino, eso que se siente así o asá deben ser los movimientos del 
hígado. No solo recibimos más información, sino que además podemos 
empezar a interpretarla, lo que nos permite discernir y definir. En algún 
momento, ya no sentimos esos movimientos así o asá, sino directamente 
el hígado, lo que quiere decir que en nuestro mapa ontológico proximal/
distal ya tenemos una referencia para el concepto “hígado” y ya no nece-
sitamos andar deduciendo su identidad porque el reconocimiento es au-
tomático. De la misma manera, vemos un árbol sin necesidad de razonar, 
ni deliberada ni conscientemente, a partir de las propiedades intensivas. 
No pienso que estoy viendo verdes y marrones agrupados de determinada 
manera y con movimientos acotados y pulsátiles, de manera que deduzco 
que debo estar viendo un árbol. Ese procesamiento no sucede. Todo se 
reduce a un único paso: veo un árbol.

La práctica continuada irá agregando referencias al mapa, y lo hará 
más y más preciso: sentiremos directamente la forma del hígado, o las 
peculiaridades de su movimiento; este hígado en particular con todas sus 
idiosincrasias.

Este aprendizaje y posterior entrenamiento significan que voy carto-
grafiando en mi memoria el cuerpo tal como lo percibo, y la función de 
la percepción es comparar el esquema proximal transducido que le envía 
la sensación con el mapa ontológico existente en memoria, y desde esa 
comparación, racionalizando las variaciones circunstanciales, armar una 
representación distal que luego enviará a la cognición. También, en un 
segundo momento, ajustará el mapa ontológico con las variaciones, para 
que la próxima vez el procesamiento necesario para la racionalización 
sea menor.

Hay que tener en cuenta que la formación del mapa ontológico es un 
aprendizaje bayesiano, de manera que la práctica por sí sola no es sufi-
ciente, sino que hace falta una base gnoseológica conceptual. El mapa 
ontológico mapea los estímulos recibidos en la sensación, basándose en las 
peculiaridades de las estructuras anatómicas a identificar y de sus posibles 



Leandro Howlin

188

movimientos. Por lo tanto, la exactitud y operatividad del mapa dependen 
no solo de la práctica sensoperceptiva, sino también de los conocimientos 
de anatomía y de biomecánica que se posean. El osteópata debe ser un 
experto en las estructuras del organismo, y conocer en detalle las partes 
del cuerpo, las partes de las partes, sus relaciones, sus aglomeraciones, sus 
ejes de movilidad, sus capacidades de movimientos inherentes. 

Es fundamental conocer la anatomía al dedillo, a un nivel de detalle 
insensato. No solo, por ejemplo, la ubicación del hígado, sino todas las va-
riaciones posibles, sus medios de fijación, los lóbulos y sus configuraciones, 
los tipos de tejido, la dirección de las fibras en cada sección, la dirección e 
intensidad de movimientos y tensiones en cada región del hígado, las tur-
gencias, los hilios, las formas de sentirlo de acuerdo a los tejidos mediadores 
necesarios, e incluso el peso. 

Si pensamos en algún músculo en vez del hígado, debemos conocer sus 
orígenes e inserciones, los tamaños de los tendones, las zonas de transición, 
las distintas orientaciones de las fibras musculares, los compartimentos, los 
lugares por donde bordean (o ingresan) nervios y vasos, las regiones y direc-
ciones de las fibras de Sharpey.

Los grandes osteópatas que conozco miran el Netter todos los días, y 
de vez en cuando el Kapandji, el Acland, los videos de Anatomie 3D de la 
Universidad de Lyon o algún atlas anatómico digital.

No por nada Still decía que la osteopatía es anatomía, anatomía y 
anatomía.



189

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Procesos Mentales

Del exterior

De memoria

Esquema distal

Sensación

Percepción

Cognición

Estímulos

Mapa
ontológico

audit

Esquema proximal

En cuanto al mapa ontológico, en la fase de sensación ocurría un proceso 
similar: recibíamos unos estímulos que teníamos que procesar, recuperába-
mos de memoria un mapa – en el que, en instancias previas de sensoper-
cepción, fuimos anotando referencias anteriores-, comparábamos el input 
con el mapa, calculábamos las diferencias, producíamos un output, y luego 
ajustábamos el mapa para un uso futuro. Gran parte de los procesos lógicos 
naturales funcionan por comparación y dejan el procesamiento solo para 
las variaciones locales. En el caso de la sensación, íbamos ubicando los es-
tímulos aprehendidos aisladamente en un esquema ordenado, ayudándonos 
por un mapa topológico. No había más que eso, no había interpretación, ni 
reconocimiento, ni juicio. Y, por supuesto, no había tampoco consciencia.



Leandro Howlin

190

En la fase de percepción, la superposición del input con el mapa ontoló-
gico apenas golpea las puertas de la consciencia. Estoy tentado de decir que 
todo el procesamiento es inconsciente, pero no sería exacto; aquí y allá hay 
segmentos que la consciencia llega a atisbar. Sin embargo, no hay ni juicio 
intelectual ni tampoco intencionalidad; esas diligencias van a venir recién 
en la fase de cognición. 

Al superponer el input con el mapa, se logran rápidamente dos cosas: 
allí donde las estructuras coinciden, podemos establecer una identificación; 
allí donde divergen, podemos señalar un punto de atención. Por ejemplo, 
digamos que en cierta sección tridimensional los estímulos que recibimos 
coinciden con la referencia “hígado” en el mapa ontológico, pero en el extre-
mo izquierdo la entidad representada en el input se extiende un poco más 
allá. Entonces decimos “eso es el hígado, pero en el extremo izquierdo hay 
algo raro”. Identificamos y señalamos un punto de atención.

Este proceso es particularmente notorio en los patrones tensionales. Las 
tensiones existen normalmente. Lo que nos llama la atención no es que 
encontremos una tensión, sino que encontramos una tensión diferente. Por 
eso hace falta este segundo paso de percepción. La sensación nos muestra 
los patrones tensionales existentes, y luego la percepción los compara con 
los patrones tensionales esperables. Cuando la escucha “nos lleva” a una 
zona o a un órgano, es en realidad en este segundo paso conceptual. Es la 
percepción la que nos marca las variaciones y nos lleva hacia allí.

Como dice Caroline Stone:

Por lo tanto, se sentirá “atraído” por el área principal de disfunción en el 
cuerpo al “escuchar” estos “tirones atrayentes”. Si hay algunas áreas de disfun-
ción, la dirección de los tirones y hacia dónde conducen pueden volverse un 
poco confusos, por lo que el osteópata ‹escucha› en varios puntos y gradualmente 
‹afina› la posición de los diversos sitios de tensión.

(C. Stone, The Science and Art of Osteopathy)

Voy a tratar de ilustrarlo con un ejemplo que no es propio de la escucha 
sino ambientado en una escena de la vida cotidiana. Supongamos que estoy 
sentado en una estación de tren, hay gente yendo y viniendo, trenes que en-
tran y salen, y leo el diario. Mi atención está en las palabras del artículo que 
estoy leyendo, y en las asociaciones que suceden en mi mente tratando de 
entender y de asimilar la información nueva que aprehendo. Sin embargo, 
tengo cierta especie de atención periférica que indirectamente me mantiene 



191

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

informado del mundo alrededor mío, no solo en intensidad sino también 
topológicamente. Desde donde estoy, sé dónde hay cosas que me circundan, 
aun si no reconozco qué son. Sé, sin levantar la vista, que hay una persona tres 
metros a mi izquierda. No sé si es hombre o mujer, joven o viejo, viajante o 
policía, pero sé que está ahí. Y no solo tengo presencia borrosa de las cosas, 
sino que también tengo incorporados sus movimientos. Si la persona en cues-
tión empezara a caminar, yo lo notaría, aunque no le esté prestando atención. 

Sigo leyendo el diario, y no tengo consciencia directa de las cosas que 
cambian de posición a mi alrededor. De pronto, varias personas pasan co-
rriendo frente a mí, y entonces levanto la cabeza para mirar qué sucedió. No 
hubo juicio ahí todavía. No hice especulaciones de qué pudo haber ocurrido. 
Simplemente, yo podía leer los movimientos circundantes porque las imá-
genes y sonidos que me llegaban eran coherentes con un escenario mental 
de escenarios esperables, y la corrida inusual fue una desviación de ese mo-
delo. La anomalía me llamó la atención y saqué los ojos del diario. Es lo 
que llamamos una interrupción atencional. A partir de ahí, tomará la posta 
la cognición, intentando averiguar qué pasó, mirando más en detalle acá o 
allá, haciendo deducciones, quizás entablando alguna conversación con las 
personas vecinas.

Este es el fenómeno de atención periférica que mencionamos en el ca-
pítulo 7, pero allí nos concentramos en la ceguera inatencional del entorno, 
lo cual nos permitía aumentar la sensibilidad en la región en foco, es decir, 
el soma del paciente. Aquí hay como una reducción del alcance de la zona 
de atención periférica, determinando una región que no es ni central ni 
periférica donde hay una condensación de la atención, lo que suscita una 
capacidad aumentada de interrupción atencional. 

En resumen: en la escucha hay una variación en la distribución de aten-
ción periférica, que converge en el cuerpo del otro. De esta manera, suceden 
dos cosas. Por un lado, el entorno circundante -lo que está fuera de los cuer-
pos del paciente y el terapeuta- entra en una zona de ceguera inatencional, 
y nada de lo que suceda en esa región llega a mi percepción. Por otro, el 
entorno interno a los cuerpos se convierte en una zona de hipersensibilidad 
atencional, con lo cual las variaciones son rápidamente detectadas.

De esta manera, las figuras predominantes en la fase de percepción son 
tres: identificación (de entidades e identidades), atencionalización (regiones 
o procesos del cuerpo que ameritan una atención especial) y egolocalización 
(el armado de un esquema tridimensional).

Quiero que quede claro que la percepción no es una actividad intelec-
tual, aunque es más o menos consciente y se desarrolla en regiones cor-
ticales. Las que se ocupan de proyectar el mapa, mantener una atención 



Leandro Howlin

192

periférica vigilante, detectar la desviación y disparar la respuesta de prestar 
atención son algunas estructuras del cerebro y del mesencéfalo, pero no hay 
procesamiento centralizado; todavía no hay un esfuerzo consciente por en-
tender qué fue lo que causó ese estímulo que acabamos de percibir.



193

10. Sinestesia y soma

La teoría del cuerpo ya es una teoría de la percepción.
M. Merleau-Ponty

Sinestesia

Al igual que en el ejemplo de la letra trazada con un dedo en la espalda, el 
esquema tridimensional que armo a partir de los estímulos táctiles es siempre 
visual, porque no se puede hablar de lo táctil. Lo táctil en sí mismo es inefable, 
informe, oscuro, visceral. Lo táctil no se analiza ni se deduce; se vive. 

Para hablar de lo táctil tengo que depredar imágenes de los otros senti-
dos. El proceso mismo de escucha lo narro con términos robados del entor-
no auditivo: escuchar, diálogo, hablar, interrumpir, pedir permiso, agradecer. 
De la misma manera, las metáforas que uso para hablar de las entidades 
y propiedades sensopercibidas son visuales: focalizar, tridimensional, gran 
angular, perspectiva, punto de vista, profundidad de campo, nítido, borroso, 
aparecer, mostrarse.

El tipo de imagen que me apropio en cada caso no es casual. Lo visual 
les da a las sensaciones táctiles una configuración espacial y topológica. A 
través de la visión, vemos los objetos no solo ubicados en el espacio, sino 
que también reconocemos las relaciones posicionales entre ellos. No hay un 
análogo táctil de esta capacidad. Los estímulos táctiles carecen en sí mismos 
de representación espacial. Si quiero localizar o asignar una morfología a 
un conjunto de estímulos táctiles, necesito información cinestésica, tengo 
que hacer una exploración háptica, y para eso debo involucrar a mis pro-
pioceptores. Necesito moverme, experimentar el desplazamiento a través 
del espacio. No hay manera de transmitir por la palabra esta configuración 
espacial; solo puedo aproximarla usando imágenes prestadas de la vista, que 
me permite aprehender el espacio gracias a sus propiedades de perspectiva y 
visión estereoscópica. Sin mover mis manos, el análisis topológico que pue-
do hacer mediante el tacto es tan limitado que no puedo decidir ni siquiera 



Leandro Howlin

194

la unidad de lo que estoy tocando. (¿Esto que toco es una sola cosa? No lo 
puedo saber a menos que me permitan manipular eso; para decidir necesito 
seguir sus bordes o rodearlo con mis dedos).

De la misma manera, lo auditivo les da a las sensaciones táctiles una 
configuración temporal y causal. Así como no tienen espacio, los estímulos 
táctiles no tienen temporalidad; el sentido del tiempo lo introduzco tam-
bién mediante la exploración: toco esto y luego toco aquello. La limitación 
propia del tacto que es la exclusividad (solo puedo tocar una cosa a la vez) 
impide asignar relaciones de correlatividad o valores causales.

De la misma manera que para entender la letra que me trazaban en la 
espalda tenía que traducir los estímulos táctiles sucesivos en un bosquejo 
visual simultáneo, el esquema corporal que armo en la escucha debe ser 
visual. Esta intertraducción e interacción de impulsos táctiles a visuales es 
un caso especial de sinestesia. 

La sinestesia es una naturaleza superior de la sensopercepción, donde 
estímulos captados por uno de los sentidos son capaces de suscitar expe-
riencias fenoménicas relativas a otro sentido. En los ejemplos extremos de 
la literatura de ficción, suele proponerse como escuchar un color, saborear 
una melodía o sentir la textura de un gusto, aunque existen casos menos 
espectaculares y más cotidianos. Por ejemplo, con solo ver un objeto, puedo 
predecir su textura. La vista en ese caso produce una sinestesia táctil, y las 
áreas de corteza somatosensoriales táctiles se activan en modo simulación. 
En este caso, por supuesto, es el tacto el que define. Si la vista me sugiere 
una textura y el tocarlo otra, me quedo con el tacto. Aun si puede ser dedu-
cida mediante la vista, la textura es una propiedad táctil. 

Glosario: sinestesia

Sinestesia: Experimentar sensaciones correspondientes a uno 
de los sentidos según otro de ellos, como cuando la percepción 
de determinado sonido induce la visualización de un color.

En la escucha, para entender el mundo circundante alcanzado por mi 
sensación táctil, necesito generar una sinestesia háptico-óptica que me 
permita localizar las estructuras percibidas espacialmente entre ellas y con 
respecto a mí mismo. Esta sinestesia, por supuesto, no es real, sino una si-
mulación; no veo el modelo del objeto tocado, sino que lo imagino.

De esta manera, en el proceso de escucha genero una imagen tridimen-
sional de un modo similar al que lo hace un tomógrafo. Voy escuchando 



195

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

porciones tisulares, moviendo la mano o el foco a distintas posiciones y distin-
tos planos, y voy aglutinándolas y armando un collage. Me imagino el armazón 
tridimensional y todo lo que lo llena. La sensación en la escucha es táctil, pero 
es sinestésica, y se transforma inmediatamente en un modelo visual.

Así y todo, este modelo tiene algunas diferencias con un esquema que 
fuera puramente visual. En primer lugar, la perspectiva no tiene el punto de 
fuga en los ojos, sino en las manos, lo cual produce ciertas manifestaciones 
particulares de paralaje: al desplazarme dentro del esquema, los objetos se 
desplazan angular y no linealmente, y así los objetos lejanos parecen mover-
se más que los cercanos. 

Por otro lado, este modelo no es estático, ya que, al estar formado por 
percepciones de movimientos, cada una de sus partes está en movimiento. 
Es un esquema vivo, móvil, no está nunca en reposo. 

Por otra parte, el esquema corporal no es realista, sino anisotrópico (Le-
derman & Klatzky, 2009): la proporción de las partes del esquema no se 
corresponde al tamaño en el espacio real, sino que está determinado por 
la trascendencia en la interpretación. Es un prototipo conceptual más que 
representacional. De la misma manera que el homúnculo cortical que repre-
senta nuestra imagen corporal en la corteza es desproporcionado respecto al 
cuerpo real (porque el tamaño de sus partes representa la cantidad de senso-
res asociados a cada región de la corteza), el esquema corporal de la escucha 
adquiere sus proporciones de acuerdo con la preeminencia en la sensación. 
Lo que se expresa con más potencia, es más grande en el modelo. Es como 
un mapa en el que la escala no es constante, sino que aumenta en aquellas 
regiones donde la abundancia de detalles es mayor. Tanto el homúnculo 
como el esquema corporal son mapas de proyección subjetiva.

Esquema corporal y soma

Este esquema del cuerpo del otro que armo en la escucha es muy similar a 
la imagen corporal que tenemos de nosotros mismos, de la que habla Schilder.

Dice Schilder:
“El esquema corporal es la imagen tridimensional que todo el mundo tiene de 

sí mismo. (…) Mediante perpetuas alteraciones de la posición, construimos cons-
tantemente un modelo postural de nosotros mismos, sujeto a continuos cambios. 
(…) Todo aquello que participa del movimiento consciente de nuestros cuerpos se 
suma al modelo de nosotros mismos y pasa a formar parte de dichos esquemas”.

El esquema corporal al que se refiere Schilder es la imagen que tenemos 



Leandro Howlin

196

de nuestro propio cuerpo, formada a partir de la información recibida de 
nuestros intero y propioceptores. 

Glosario: esquema corporal

Esquema corporal: La representación mental que tenemos 
sobre nuestro cuerpo, como totalidad y como conjunto de partes 
relacionadas, incluyendo de cada uno de ellos su constitución, su 
estado actual, sus potencialidades y su relación con el entorno.

Quisiera hacer una aclaración sobre la crítica que hace Gallagher (2005) 
sobre el uso de “imagen corporal” y “esquema corporal”. Él indica que estos 
términos connotan distintos aspectos funcionales y denuncia que muchas 
veces se usan de manera intercambiable, lo que genera confusión. La imagen 
corporal sería la percepción consciente de la extensión, posición, y estado de 
nuestro cuerpo. El esquema corporal, por su lado, sería el conjunto de planes 
de acción inconscientes que nos permite ejecutar movimientos complejos 
sin preocuparnos por los movimientos atómicos que los componen. Por lo 
tanto, el esquema corporal no es ni una percepción, ni un entendimiento 
conceptual, ni una apropiación emocional del cuerpo, sino una planificación 
prenoética (que estructura la consciencia, pero no se muestra explícitamente 
en su contenido) y premotora (que formaliza las operaciones motoras, pero 
no participa en ellas) del cuerpo.

Los autores principales en el desarrollo y promoción de las ideas de 
imagen y esquema corporal son Head y Holmes (1911) y Schilder (1923). 
La noción de imagen corporal está más cerca de lo que expresa Schilder; 
la de esquema corporal, más cerca de lo que dicen Head y Holmes. No 
obstante, ambos autores no solo utilizan las palabras “imagen” y “esquema” 
alternativamente, como si fueran sinónimos, sino que además muchas veces 
confunden o no tienen en cuenta las discrepancias semánticas subyacentes. 
Gallagher dice que ambos conceptos deben ser individualizados y tratados 
separadamente, porque son intrínsecamente distintos y en el desarrollo del 
ser humano transcurren por distintos caminos. No obstante, yo creo que la 
diferencia no es tan palmaria: a cierto nivel de detalle, el mismo fenómeno 
se denomina esquema mientras permanece preconsciente, y se denomina 
imagen tan pronto como entra en la consciencia central.

Esta separación conceptual propuesta por Gallagher es correcta a cierto 
nivel teórico (sobre todo para los estudios que investigan el desarrollo de 
estos sistemas en el desarrollo cognitivo infantil), pero a la vez es difícil en 



197

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

niveles más superficiales. Las dos variables que usa Gallagher para estable-
cer una separación (consciencia vs. inconsciencia y aferencia vs. eferencia) 
en la realidad no solo se influyen mutuamente, sino que además son bo-
rrosas. La percepción que tenemos de nuestro cuerpo es inconsciente, pero 
podemos hacerla consciente si lo deseamos. Esta percepción, además, in-
fluye en la motricidad. Los movimientos que efectuamos necesitan tenerse 
en cuenta en la imagen del estado actual de nuestro cuerpo, pero además 
modela esta imagen a lo largo de los años. Por otra parte, los movimientos 
atómicos pueden evaluarse conscientemente cuando existe una variación 
que no es la pronosticada (el objeto que vamos a levantar es más pesado de 
lo que pensábamos). El espacio perceptual y el espacio motor interactúan y 
se intersecan continuamente. 

En nuestro caso, nos incluimos conscientemente en ese grupo de teóri-
cos que confunden tanto las palabras como los conceptos de imagen y es-
quema corporal, denunciados por Gallagher. Sin embargo, creo que al nivel 
conceptual en que se despliegan estos párrafos, no necesitamos hacer una 
distinción. Por otro lado, dado que adoptamos el enfoque de la cognición 
enactiva, podemos decir que la confusión conceptual no es arbitraria, sino 
que representa una confusión ontológica que sucede en la realidad. El es-
quema/imagen corporal a la que nos referimos es ese sistema sensoriomotor 
dual formado por la imagen consciente y el esquema inconsciente que se 
influyen y definen mutuamente. Este sistema es, en distintas instancias o 
partes, a la vez consciente e inconsciente, y aferente y eferente.

El esquema corporal formado en la escucha es similar en todos los as-
pectos al que propone Schilder, salvo que no representa nuestro cuerpo, 
sino un cuerpo ajeno. El esquema distal producido por la percepción, por lo 
tanto, es un esquema corporal tridimensional creado por medio del tacto, 
particularmente por nuestros propioceptores, y las vicisitudes del tacto le 
confieren una visión del cuerpo desde otra perspectiva. A esta forma distin-
ta de ver el cuerpo lo llamo soma.

El concepto de soma se lo debemos a Thomas Hanna. En los años 1970s, 
Hanna creó una disciplina que llamó Somática, basada en una distinción en-
tre la imagen del cuerpo que tiene uno de sí mismo y la que tiene una persona 
externa. Hanna, a su vez, tomó la idea básica del esquema de Schilder, adap-
tándolo mediante un concepto de Merleau-Ponty que empezaba a tomar re-
lieve en la medicina y las ciencias de la salud: la idea de cuerpo propio. 

En su libro Somatics, de 1988, Hanna hace una distinción entre cuerpo 
y soma. Cuerpo es el cuerpo objetivo, visto por una tercera persona, y el 
interior del cuerpo es ése que se ve en los estudios por imágenes o en los 
cadáveres de las facultades de medicina. Soma, por el contrario, es el cuerpo 
tal como es percibido desde adentro por la percepción en primera persona. 



Leandro Howlin

198

Cuando una persona es observada desde afuera -desde un punto de vista 
de una tercera persona- se percibe el fenómeno de un cuerpo humano. El 
soma, al percibirse internamente, es de una categoría lógica distinta, por-
que no solo el punto de vista se modifica (en el soma el punto de fuga es 
central y centrífugo), sino también el sentido mismo que lo adquiere, con 
todas sus particularidades (el tacto en lugar de la vista). La propiocepción 
provee datos únicos. El soma de Hanna es prácticamente lo que Schilder 
llama esquema corporal. Ambos refieren un esquema corporal propio, y casi 
podríamos decir que hablan de la misma cosa, pero hay una particularidad 
que los diferencia: el énfasis. Schilder se ocupa de estudiar y descubrir cómo 
se forma en tanto esquema, es decir, por qué el esquema corporal propio es 
un esquema. Hanna se ocupa de destacar las particularidades que tiene en 
tanto propio, es decir, por qué el esquema corporal propio es propio.

Glosario: soma

Soma: El cuerpo tal como es visto desde dentro. El cuerpo vivido 
y habitado.

El uso de Thomas Hanna de la palabra “soma” sirve para designar el 
cuerpo experimentado en contraste con el cuerpo objetificado. Cuando el 
cuerpo se experimenta desde adentro, el cuerpo y la mente no se separan, 
sino que se experimentan como un todo. (Bonnie Bainbridge-Cohen, 2017)

Estas particularidades son las que había planteado Merleau-Ponty, pen-
sando por primera vez el cuerpo fuera de la dicotomía cartesiana. Ya antes 
algunos filósofos (sobre todo Ryle) habían criticado las fundamentaciones 
de Descartes, exponiendo las razones por las que sus enunciados eran in-
congruentes. Y hubo otros filósofos (sobre todo Husserl) que habían em-
pezado a pensar el mundo de manera diferente y plantear teorías filosóficas 
no cartesianas. Pero nadie había empezado a pensar el cuerpo como si esa 
dicotomía cuerpo/mente no existiera.

Según Merleau-Ponty, el cuerpo no es sujeto ni objeto; o más bien, es 
sujeto y objeto a la vez. Descartes, con su cogito, separó las aguas: la mente es 
sujeto y el cuerpo es objeto. El cuerpo se objetiviza, y su estudio es objetivo. 
Al ser un objeto, se lo puede apropiar. Esta objetivación cartesiana, que, por 
un lado, trajo enormes avances a la medicina, por otro lado, fundamentó una 
serie de disposiciones políticas de objetivación del cuerpo que ampliaron la 
marginación y alienación de los sectores de la población sin privilegios de 
clase o de género.



199

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Merleau-Ponty permite subjetivizar el cuerpo, y rescatarlo de las garras 
del pensamiento desencarnado del cogito cartesiano. El cuerpo no solo ya 
no está separado del yo, sino que es un cuerpo vivido, y al ser un cuerpo 
vivido es también un cuerpo vivo.

En esta visión nueva del cuerpo juega un papel especial el sentido 
del tacto, porque desde ese sentido la corporalidad es intercorporalidad. 
No puedo tocar sin ser tocado. La carne es el lugar donde soy a la vez 
sujeto y objeto.

La carne es el lugar donde 
soy a la vez sujeto y objeto.

Dispersión de límites

Pero Merleau-Ponty no se contenta con expandir el yo más allá del pen-
samiento hasta ocupar el cuerpo, sino que también expande el cuerpo (in-
cluido el yo que está entretejido en él) hacia el mundo exterior, desdibujan-
do los límites entre ambos (lo que llama empiétement, o “desbordamiento”). 
Para él, la experiencia táctil no se caracteriza por una distinción clara entre 
la percepción del yo y la percepción del no-yo.

Esta noción está relacionada con el mecanismo de reclutamiento del que 
hablamos antes, por el cual parte de nuestro tacto se extiende más allá de 
nuestro cuerpo. Mi tío Aníbal, por ejemplo, es ciego, y cuando sale a pasear 
lleva un bastón blanco. Ese bastón no es un objeto percibido, sino que es 
parte de sus órganos de percepción. El bastón pasa a ser parte de mi tío 
Aníbal, y no un objeto del mundo exterior. 

Como dice Schilder: “Es a la existencia de estos ‘esquemas’ a los que 
debemos el poder de proyectar nuestro reconocimiento de la postura, el 
movimiento y la localidad más allá de los límites de nuestro propio cuerpo 
hasta el extremo de algún instrumento sostenido en la mano. Sin ellos no 
podríamos palpar con un palo, ni utilizar una cuchara a menos que nuestros 
ojos estuvieran fijos en el plato. Todo lo que participa en el movimiento 
consciente de nuestros cuerpos se añade al modelo de nosotros mismos y se 
convierte en parte de estos esquemas: el poder de localización de una mujer 
puede extenderse hasta la pluma de su sombrero”.

Esto sucede así por la intersección de dos fenómenos: por un lado, que 
la percepción táctil necesita del movimiento, y por otro, que uno de los 



Leandro Howlin

200

indicios que usa nuestro cerebro para determinar identidad es el co-movi-
miento. Para reclutar un tejido o un objeto, necesitamos que no se mueva 
respecto de nuestra mano para eliminar la percepción táctil que tendríamos 
de él, y hacer que se mueva respecto de la superficie que queremos percibir. 
En el tacto, sentimos lo que ofrece resistencia; básicamente, lo que presenta 
una resistencia a mi yo. Si algo se co-mueve conmigo, no ejerce resistencia, 
y, por lo tanto, no lo siento. Reclutar es hacer que el objeto se co-mueva con 
nosotros, y gracias a ese co-movimiento lo identificamos como una parte 
propia. En estos casos el límite entre yo y el mundo se difumina.

Es verdad que la atención y la consciencia pueden modificar la posición 
del límite de mi percepción, pero no pueden establecerlo como algo fijo. 
Cuando paso una lapicera por el escritorio para sentir su textura, la lapicera 
es parte de mí. Puedo prestar atención al lugar donde mis dedos se encuen-
tran con la lapicera y sentir el límite ahí, pero en ese caso pierdo consciencia 
de la textura del escritorio. Mi atención puede hacer fluctuar el límite de 
mi esquema propioceptivo entre mis dedos y la punta de la lapicera, pero 
siempre solo uno de ellos está en el foco de mi atención, y el otro límite se 
hunde en mi inconsciencia.

Esta fluctuación hace que la delimitación entre lo que percibo como yo 
y lo que percibo como el mundo exterior sea difusa. Pensemos, por ejemplo, 
mi relación táctil con la ropa que llevo puesta. La mayor parte del tiempo no 
la percibo; es parte de mí. Cuando mi tía Fefe me toca por un segundo con 
un dedo por encima de mi remera para decirme que corte el pasto, percibo 
esa mano como ajena, pero en cuanto ella se va y me siento en el sillón a leer 
el último libro de Mariana Henríquez, luego de un rato dejo de percibir la 
presión del sillón en la espalda. Recluto tanto mi ropa como una porción del 
acolchado del sillón. El límite entre yo y el mundo fluctúa entre mi piel, las 
capas de ropa y el sillón, pero a la vez es difuso, se hunde en la profundidad 
del sillón y se va dispersando.

El tacto implica una graduación progresiva en la diferenciación entre yo 
y el mundo. En la experiencia táctil, no existe una distinción clara entre la 
percepción del yo y la percepción del no yo. Este fenómeno nos brinda una 
sensación de ser-en-el-mundo como amalgama, no como algo recortado 
y separado del mundo exterior, sino fusionado, con límites imprecisos. El 
cuerpo está encastrado y engarzado en el mundo.

En particular, con los otros cuerpos esta fusión perceptiva establece cier-
ta experiencia particular de conexión. Cuando le tomamos la mano a al-
guien, sentimos la textura de la piel, la temperatura, la turgencia de la carne, 
pero si mantenemos el contacto todas esas sensaciones se van difundiendo 
y los límites se borran. Caminar de la mano es caminar en conexión con el 
otro. Ese es justamente el sentido de caminar de la mano.



201

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Este fenómeno se da de manera particular en la escucha, y es por esa 
razón por lo que digo que la escucha no se efectúa con las manos, sino con 
todo el cuerpo. La fusión del cuerpo con el entorno se da por adaptación 
sensorial, reclutamiento y sobre todo por esta particularidad de los propio-
ceptores de que las sensaciones captadas por ellos cobran significado en su 
conjunto y tienen poco valor tomadas individualmente.





203

11. Esferas y fusión somática

Esferas de identidad

Los límites de mi percepción, que se enmarañan con los límites de mi 
yo, a veces coinciden con mi cuerpo, pero en general están un poco más allá, 
proyectándose en el espacio circundante, y formando un campo de identi-
dad corporal que llamo propiosfera.

Esta noción es una adaptación del concepto de kinesfera definido por 
el teórico de la danza Rudolf Laban (1966) como “el espacio alrededor del 
cuerpo que puede ser alcanzado fácilmente con solo extender los miem-
bros”. Este concepto se usó ampliamente en el ámbito de las distintas disci-
plinas de danza. También se lo llamó “espacio gestual” o “zona de alcance”. 
Fulkerson propone un concepto parecido, el espacio peripersonal, que es 
el área que rodea inmediatamente el cuerpo de un sujeto, generalmente 
definida como el área donde uno puede alcanzar fácilmente y participar de 
manera activa.



La importancia del concepto de kinesfera en la danza es que brinda la 
posibilidad de una racionalización de los movimientos de un danzarín y su 
armonía espacial. Esta armonía espacial habla de las formas de movimiento 
posibles, y asume que hay reglas que estructuran los movimientos, equiva-
lentes a las reglas de armonía que estructuran los contenidos musicales.

Según Laban, todos los movimientos armónicos se originan o tienen 
una relación de paralaje con el centro de la kinesfera, y cumplen con varias 
leyes que él enuncia y explica. Una de las leyes dice, por ejemplo, que un 
tipo de movimiento armónico es el que se inicia en el centro de la esfera y 
se dirige hacia la periferia, otra dice que cada movimiento en una dirección 
debe tener un contra-movimiento simétrico al centro que lo estabilice, otra 
dice que los movimientos transversales deben seguir un recorrido equidis-
tante del centro.

El centro de la kinesfera es para el bailarín el centro de gravedad del 
cuerpo, y utilizarlo como origen o referencia en la planificación de los mo-
vimientos simplifica la ejecución, y por eso les da fluidez y elegancia. Pero 
la importancia del centro, para Laban, no es solo gravitatoria sino también 
estética, porque tiene efecto también en el público, de manera que determi-
na no solo el plan de movimientos del bailarín, sino también la anticipación 
de los movimientos en la mente de un espectador ajeno a la danza, y, por lo 
tanto, permite jugar con expectativas y sorpresas. 

Esta afortunada coincidencia del centro gravitatorio con el centro visual 
externo podría no ser simplemente casual, y una explicación posible es que 
las expectativas del espectador están generadas por una introyección de los 
movimientos percibidos ya ocurridos y una simulación en la representación 
de sus propioceptores. Por lo tanto, el espectador usa en su simulación men-
tal su propio centro kinesférico y luego lo proyecta al del bailarín.

Glosario: centro

Centro: Punto topográfico del cuerpo humano que representa el 
centro de las esferas de identidad, y desde el cual se planifican y 
evalúan los movimientos corporales.

Según diversos autores seguidores de Laban, este centro está un par de 
centímetros por debajo del ombligo. No encontré referencias que explicaran 
por qué esa ubicación, pero si tomamos el hombre vitruviano de Leonardo 
y trazamos los diámetros de la circunferencia inclusiva, se cruzan más o 
menos por debajo del ombligo.



205

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Algunos autores (incluido el propio Laban) se refieren a la kinesfera 
con conceptos que la acercan al concepto de “espacio personal”, hablando 
de ella como “el espacio alrededor de una persona que le pertenece” o “el 
espacio que yo siento como mío” o “el espacio que es propiedad psico-
lógicamente personal”. Sin embargo, estos intentos de adscribirle cierta 
territorialidad o propiedad a la kinesfera son ambiciosos o metafóricos. 
La realidad es que la kinesfera se define solo por la posibilidad de los 
movimientos internos a ella.



Leandro Howlin

206

Si quisiera establecer una referencia somática para el concepto de espa-
cio personal, podría hablar mejor de una propiosfera, que no es el espacio 
al que llegan mis posibles movimientos, sino el espacio al que llega mi per-
cepción táctil, es decir, mi cuerpo y todas las sustancias potencialmente me-
diadoras circundantes. Mi propiosfera incluye mi cuerpo, mi ropa (mientras 
no esté focalizando mi atención en ella) y la lapicera que hacía deslizar por 
el escritorio. Cuando estaba sentado en el sillón leyendo, parte del espesor 
del sillón estaba en mi propiosfera (no todo el respaldo, porque si alguien 
pasara el dedo por el otro lado yo no llegaría a percibirlo). 

El centro de la kinesfera es también, por necesidad, el centro de la pro-
piosfera. Desde este centro se dispone la orientación direccional de todo 
el cuerpo tanto hacia afuera (movimiento) como hacia adentro (sensoper-
cepción). Es, por un lado, el lugar desde el que controlo la proyección en la 
escucha, pero también es el egocentro de los esquemas somáticos generados, 
es decir, el punto de vista desde donde se establecen sus perspectivas.

Este epicentro no tiene solo un interés teórico, sino que es fundamental 
para la práctica. En la danza, todo movimiento se hace con consciencia y 
relación al centro. Pero incluso en lo que no es danza, la armonía lograda 
al usar el centro como punto de referencia es útil. Quien haya sostenido un 
bebé en los brazos para hacerlo dormir o para aplacar su llanto lo sabe: lo 
que uno mueve no son los brazos; uno contiene al bebé abrazado contra el 
pecho y se mueve uno mismo, balanceándose de adelante a atrás, pasando el 
peso de una pierna a la otra, haciendo suaves rebotes con la pelvis. Lo que 
uno mueve es el centro.

Plantear los movimientos desde el centro los hace más armónicos. De 
la misma manera, controlar o manejar mis propioceptores desde el centro 
simplifica su administración. En la escucha, cuando tengo que mover mi 
cuerpo o cuando tengo que mover la atención entre mis propioceptores, lo 
hago siempre desde el centro. Los muevo y les doy configuraciones espacia-
les pensándolos desde el centro y ellos me siguen como un cardumen.

En la escucha, cuando tengo que mover 
la atención entre mis propioceptores, 

lo hago siempre desde el centro.

Quiero aclarar una cosa. En danza y en otras disciplinas de trabajo cor-
poral, la noción de “centro” se usa ampliamente y pasó a ser una cosa tan 
común que se emplea sin entenderla mucho. Muchos maestros no saben de 



207

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

dónde viene, y quizás utilizan los conceptos de centro y kinesfera, pero no 
saben que están relacionados. Y muchas veces hay ejercicios para desarro-
llar los movimientos desde el centro sin conocer las razones gravitatorias o 
perspectivistas de esta preferencia, y entonces el centro adquiere como una 
existencia propia, como si ahí, en ese punto unos centímetros debajo del 
ombligo, hubiera algo especial: una estructura anatómica particular o un 
centro de actividad energética.

Pero a no confundirse, ahí no hay nada. El pensamiento ortodoxo quiere 
buscar justo ahí alguna estructura, algo que le dé sentido, pero el centro es 
una entidad de sentido meramente coreográfico. No es un centro físico ni 
biológico, sino un punto de fuga.

Lo mismo sucede con los puntos de acupuntura, donde hay gente que 
se pone contenta cuando tal o cual estudio científico asegura haber descu-
bierto que justo ahí existen puntos de encuentro de nervios o alguna otra 
confluencia anatómica. Esta gente tiene arraigado el dualismo cartesiano, 
y, en consecuencia, no pueden concebir que no todo lo significativo es es-
tructural. Necesitan algo objetivo, algo tangible, algo estudiable, medible, 
científico.

Volvamos a la relación del cuerpo con el entorno circundante. Tengo mi 
propiosfera. Dentro de mi propiosfera están todas las sustancias reclutadas. 
En la escucha clínica, los tejidos mediadores del paciente pasan a formar 
parte de mi propiosfera. Pero de la misma manera en que recluto los tejidos 
mediadores del otro y los asimilo a mi aparato perceptivo, también recluto 
mis tejidos mediadores, que son todos los que se ubican entre la piel de la 
mano que se posa en el cuerpo del otro y mi centro.

Y ya que introdujimos la propiosfera, quisiera introducir dos esferas más, 
que me facilitarán el análisis del espacio de escucha. 

Por un lado, la somosfera, que es básicamente mi cuerpo, la parte de la 
propiosfera delimitada por mi piel. Es el espacio ocupado por mi soma o 
mi esquema corporal. Somosfera y soma no son exactamente lo mismo: el 
soma está definido según el punto de vista, mientras que la somosfera está 
definida según el alcance de mi percepción. Soma es la somosfera tal como 
es vista (en sinestesia háptica) desde el centro. 

La segunda esfera que quiero definir es la haptisfera: los lugares de mi 
kinesfera que ya exploré en esta instancia temporal. La esfera configurada 
por las estelas mnemónicas de mi propiosfera. Así como la propiosfera es 
donde yo estoy, y la kinesfera es donde mi cuerpo podría llegar sin despla-
zarme, la haptisfera es donde mi cuerpo ya estuvo desde mi último despla-
zamiento. Es el espacio a mi alrededor que ya fue introyectado reciente-
mente dentro de mi identidad. 



Leandro Howlin

208

¿Qué ventaja tiene este concepto de haptisfera? Que, en la escucha, a 
medida que voy explorando el cuerpo del otro, voy memorizando su esque-
ma, lo hago parte de mi haptisfera. La existencia de la haptisfera permite 
que la percepción táctil tenga una persistencia, aunque sea temporaria. Sin 
la haptisfera, no podría reconocer la letra que me trazan en la espalda. Re-
conocer un objeto requiere recorrerlo, es decir, instancias táctiles sucesivas. 
Por lo tanto, los objetos percibidos están en la haptisfera. En la propiosfera 
hay solo sensaciones atómicas impermanentes.

De esta manera, las cuatro esferas táctiles quedan incluidas concéntrica-
mente unas dentro de otras, de acuerdo con su campo de acción.

Kinesfera

Haptisfera

Somosfera

Propiosfera

Glosario: esferas de identidad

Somosfera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que 
indica los límites de la identidad corporal persistente, es decir, 
que no varía con los movimientos o los contactos. Está delimitada 
por la epidermis.

Propiostera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que 
indica los límites de la identidad corporal ampliada. Sus límites 
están marcados por la epidermis más los objetos mediadores 
reclutados.

Kinesfera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que 
indica las regiones espaciales que pueden ser alcanzadas con 
solo extender los miembros.

Haptisfera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que 
indica las regiones espaciales que fueron propiosensadas 
recientemente, en esta misma instancia de percepción. Definición 
alternativa, más técnica: La esfera configurada por las estelas 
mnemónicas de los movimientos y percepciones hápticas en la 
propiosfera.



209

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Vistas así, puede haber una tendencia a relacionarlas con los espacios 
definidos en la proxémica. La proxémica es una disciplina creada por el 
antropólogo Edward T. Hall, que estudia la estructuración de los espacios 
y distancias en contextos comunicacionales y comportamentales. En su de-
sarrollo, determina cuatro espacios o radios de acción alrededor de cada 
persona, que infunden distintas interpretaciones a los objetos y aconteci-
mientos dentro de cada uno de ellos, y, por lo tanto, condicionan diferentes 
respuestas de comportamiento.  Estos espacios son los siguientes:

Público

Social

Personal

Íntimo

0,5 m

1,5 m

4 m

8 m

Casi parecería que las cuatro esferas propuestas en este capítulo son la 
continuación en sentido interno, dentro del espacio íntimo. Sin embargo, 
las esferas de la proxémica son abstractas, y están definidas por una per-
cepción meramente psicológica, mientras que las esferas propuestas aquí 
son corporales. Como corresponde, ya que nos ocupamos de desmontar el 
dualismo cuerpo/mente, las esferas psicológicas y las corporales no están 
separadas, sino que se superponen. O, mejor dicho, las esferas se ordenan en 
una secuencia gradual cuerpo-mente, con un extremo puramente psíquico 
(el espacio público) y un extremo puramente corporal (la somosfera), y con 
espacios intermedios que reciben distintos grados de participación de la 
mente y el cuerpo. El espacio íntimo y el espacio personal son atravesados y 
vividos por los espacios que determinan dónde siento y dónde actúo.



Leandro Howlin

210

La visión tradicional (cartesiana) de la relación con el mundo, pone los 
límites en la epidermis. El yo termina en las fronteras de mi cuerpo; más 
allá, empieza el mundo exterior. En nuestro gráfico de esferas táctiles lo 
podríamos representar así:

Kinesfera
EL YO

EL MUNDO

Haptisfera

Somosfera

Propiosfera

Pero vimos que el tacto nos expande más allá de nuestra epidermis y nos 
difunde más allá de nuestro espacio meramente corporal. La fusión propio-
ceptiva desarticula la noción de “partes extra partes”, que Descartes utiliza 
para definir la res extensa, que dice que las cosas materiales son todas exter-
nas unas a otras, son impenetrables, ocupan cada una un espacio distinto, 
mientras que las cosas pensantes (propias de la res cogitans) pueden ocupar 
un mismo lugar. La difusión táctil borra ese límite. La propiosfera es ese lu-
gar entre “yo y el mundo”, donde “yo y el mundo” nos fundimos. No hay un 
límite discreto entre yo y el mundo, sino una gradación continua donde yo 
me voy convirtiendo en el mundo, un espacio que incluye tanto objetos que 
son parte de mí como objetos que son parte del mundo, e incluso objetos 
que son partes de los dos o que no podría decidir si debo incluirlos dentro 
del yo o el no-yo.37 El tacto es justamente la percepción y la extensión de 
ese límite, es mi extensión hacia el mundo, es el espacio donde me difundo 
hacia el mundo.

37	  En ese sentido, es interesante la lectura que hace Luce Irigaray (1984) de las mucosas, esas enti-
dades que a la vez son y no son parte de mi identidad.



211

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La propiosfera es ese lugar entre 
yo y el mundo, donde yo y el mundo 

nos fundimos.

En el gráfico siguiente representamos al yo con el color gris y al mundo 
exterior con el blanco, pero hay una región intermedia difusa, ni gris ni blanca, 
ni yo ni no-yo, ni interna ni externa. Entre yo y el exterior hay un continuo 
extenso. La separación cartesiana entre las dos sustancias es una rasterización; 
establece una binarización discreta sobre una realidad continua.

YO

EL MUNDO

Tacto

Somosfera

Propiosfera



Leandro Howlin

212

Ahora bien, las esferas no son exactamente concéntricas. Hay zonas de 
la kinesfera que no están en mi haptisfera, y hay zonas de la haptisfera que 
no están en mi kinesfera. 

Supongamos que entro a una habitación y toco una silla. La exploro. Paso 
mis manos sobre sus bordes. Doy unos pasos alejándome. Al pasar, rozo ape-
nas una mesa. Tanto la silla como la mesa quedaron en mi haptisfera, pero no 
en mi kinesfera, porque no la alcanzaría estirando mis brazos.

Pero acá hay que aclarar dos conceptos: por un lado, los límites de las 
esferas son difusos; por otro, la definición de los objetos dentro de cada 
esfera es variable.

Por un lado, hay cosas que están ciertamente dentro de mi kinesfera: la 
pared de mi habitación, por ejemplo. Si estiro mi mano, la alcanzo. Por otro 
lado, hay cosas que claramente no están en mi kinesfera: la ciudad de Nueva 
Delhi, por poner un ejemplo extremo. Sin embargo, la silla está casi en mi 
kinesfera. Quizás no la alcance si estiro mi brazo, pero sí si doy un paso. 
Está en los suburbios de mi kinesfera.

Hay cosas que están dentro de mi haptisfera, pero con distintas defini-
ciones (en el sentido óptico de “nitidez”). La silla, que toqué y exploré con 
detenimiento, está más definida que la mesa que apenas rocé por un segun-
do. Los objetos de la haptisfera se van borrando con el tiempo, pero los que 
tienen más definición tardan más en borrarse. La silla quizás dure en mi 
haptisfera más que la mesa, aunque haga menos tiempo que toqué la mesa.

La kinesfera es difusa hacia fuera. La haptisfera es difusa hacia adentro. 
Esto es porque lo que define a la kinesfera es el futuro, lo que podría poten-
cialmente tocar en un futuro casi inmediato, mientras que la haptisfera está 
definida por el pasado, lo que acabo de tocar. 

O, podríamos decir, lo que define a la kinesfera es la eferencia, y a la 
haptisfera, la aferencia. Definirlas según el eje aferencia/eferencia o el eje 
pasado/futuro es lo mismo, porque el futuro está definido como todos los 
eventos hacia los que puedo ser eferente, y el pasado como todos los even-
tos de los que puedo ser aferente. No puedo influir sobre un evento pasado, 
pero puedo obtener información. En relación a un evento pasado solo pue-
do ser aferente. En cambio, no puedo obtener información de un evento 
futuro, pero puedo influenciarlo. En relación a un evento futuro solo puedo 
ser eferente. Muchos relatos fantásticos proponen viajes al pasado o visiones 
del futuro. En esos escenarios, cuando alguien modifica el pasado o hace 
uso en el presente de la información obtenida del futuro, necesariamente se 
produce una paradoja.

La propiosfera está dentro de la kinesfera y de la haptisfera, pero no es 
igual a la intersección entre ellas. Hay zonas que pueden estar a la vez en 



213

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

mi kinesfera y mi haptisfera, pero no en mi propiosfera: las he tocado hace 
poco y podría tocarlas otra vez con solo estirar mi mano, pero no las estoy 
tocando ahora. Siguiendo con el modelo temporal, la propiosfera sería la 
sensopercepción presente. Así como el presente es el límite donde conver-
gen pasado y futuro, y que es atravesado por los acontecimientos que transi-
tan desde el futuro hacia el pasado, la propiosfera es la zona de convergencia 
donde los objetos pasan de la kinesfera (donde podrían ser tocados) a la 
haptisfera (en la que han sido tocados).

Kinesfera Haptisfera

Somosfera

Propiosfera

Cosas a las que me 
voy acercando.

Cosas que podría 
tocar sin moverme, 

pero todavía no 
exploré.

Cosas que acabo 
de tocar y podría 

tocar sin moverme.

Cosas que acabo de 
tocar, pero no están 
ahora a mi alcance.

Cosas de las que 
me voy olvidando.

La somosfera es la única esfera con límites precisos. La propiosfera se 
difunde en la materia, según cuan buen conductor de la tactilidad sean tan-
to el material como la configuración de las sustancias mediadoras incluidas 
en ella. La kinesfera se difunde en el espacio topológico, más fuera cuanto 
más tiempo me lleve alcanzar los objetos que la componen. La haptisfera 
se difunde en el tiempo, más fuera cuanto más tiempo haya pasado cuando 
los toqué y cuanto menos tiempo le haya dedicado (como las huellas en la 
arena).



Leandro Howlin

214

La propiosfera es la somosfera más los objetos reclutados. La kinesfera 
es la propiosfera actual más la propiosfera virtual. La haptisfera es la pro-
piosfera más la propiosfera pasada.

Somosfera
Marca los límites de la identidad 

corporal persistente. No varía con 
los movimientos o los contactos

Kinesfera
Se difunde 

hacia el 
futuro

Regiones espaciales que 
pueden ser alcanzadas con 
sólo extender los miembros

Propiosfera Se difunde 
en la materia

Marca los límites de la 
identidad corporal ampliada

Haptisfera
Se difunde 

hacia el 
pasado

Intero y 
propiocepción

Acciones 
virtuales

Propiedades 
intensivas

Objetos 
sensopercibidos

Regiones espaciales que fueron 
propiosensadas recientemente, 

en esta misma instancia de 
percepción. La esfera configurada 

por las estelas mnemónicas de 
los movimientos y percepciones 

hápticas en la propiosfera

Delimitada por la 
epidermis

 

La propiosfera más 
sus posibilidades 

futuras inmediatas

La somosfera más los 
objetos mediadores 

reclutados

La propiosfera más 
su pasado reciente

La inclusión y la identidad

Antes dijimos que el cogito cartesiano me identifica con el que piensa y 
no con el que siente. Ahora podemos ahondar un poco más en ese concepto.

Esta es una paradoja básica: todo individuo está a la vez integrado en el 
mundo y diferenciado de él. La identidad y la integración son características 
incompatibles. Pensemos en una gota de agua en el océano. Ni bien entra 
en el océano se integra perfectamente, pero pierde su identidad. Ahora re-
emplazamos la gota de agua con una piedra. Es más fácil diferenciarla del 
océano (tiene una identidad clara), pero está menos integrada.

Cuanto más se diferencie una entidad, más se separa del mundo. Si la iden-
tidad fuera absoluta, una entidad debería diferenciarse del mundo de manera 
total, y, por lo tanto, no existiría o, por lo menos, no existiría en este mundo. 

Cuanto más se integre una entidad en el mundo, más pierde su iden-
tidad. En caso de integración absoluta, una entidad debería asimilarse por 
completo al mundo, y en ese caso no se diferenciaría de otros objetos, y, por 
lo tanto, no existiría. Como dice Quine: “Ninguna entidad sin identidad”.

La existencia requiere una negociación de límites: algo de diferenciación 
y algo de inclusión.

El cogito cartesiano me proporciona la idea de un yo claro y lógico. Si el 
yo fuera el sintiente (“Escucho, luego existo”, o incluso “Siento, luego existo”), 



215

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

sería un yo mucho más gutural, ambiguo, pero también más conectado con 
el cuerpo y con el mundo. El yo sintiente es difuso, pero empotrado en el 
mundo. El yo pensante es más definido, pero atrapado dentro de una caja; 
esa definición rabiosa de su identidad es la misma que lo separa del mundo. 

El yo sintiente es difuso, 
pero empotrado en el mundo. 

El yo pensante es más definido, 
pero atrapado dentro de una caja.

La táctica cartesiana aspira al individualismo. Dado que lo que se inclu-
ye en el mundo es el cuerpo, y dado que el cuerpo tiene límites difusos, para 
delimitar su identidad uno tiende a establecer el límite dentro del cuerpo, y 
el mejor lugar posible es la mente. Pero en esa maniobra hay que obviar al 
cuerpo, cedérselo al mundo exterior. La división cartesiana marca el naci-
miento del Ego, pero exige el sacrificio del cuerpo. 

Fusión somática

Ahora bien, dadas estas características perceptuales distintivas de los 
propioceptores, la de presentar al cuerpo desde un punto de vista subjetivo 
y la de manifestar una fusión entre mi yo y el mundo, la escucha presenta 
una particularidad fenomenológica que vamos a llamar fusión somática, y 
que podríamos sintetizar en una sola frase: el osteópata ve al cuerpo del 
paciente como un soma.

Parte de la capacidad del osteópata es fundir el esquema corporal del 
paciente y el suyo propio, y gracias a ese mecanismo logra ver el cuerpo 
del paciente desde adentro, como un soma más que como un cuerpo. Esta 
fusión no es metafísica ni metafórica, sino algo muy real y tangible, que se 
logra mediante la proyección y la escucha, que le permiten una percepción 
del cuerpo del paciente atravesada por sus mismos propioceptores, y, por 
lo tanto, percibe el cuerpo del paciente de la misma manera que percibe el 
suyo propio.

Cuando escucho, veo al paciente como una extensión de mi propio soma. 
La región de contacto se desvanece, y somos como un solo cuerpo. Por su-
puesto, esa comunión corporal es meramente perceptual y no ontológica; 
no me confundo con el otro; la señal propioceptiva recibida desde dentro 



Leandro Howlin

216

del cuerpo del paciente tiene más interferencias, de modo que la intensi-
dad es menor. Y dentro de lo perceptual es también razonable: no es una 
alucinación, sino una auténtica percepción. Aun si veo al otro cuerpo desde 
adentro y reclutado para mi percepción, soy todo el tiempo consciente de 
quién es quién. No lo incluyo en mi somosfera. El esquema distal que armo 
se despliega en mi haptisfera, y mi instinto tiene claro que lo que hay en la 
haptisfera no es exactamente parte de mí.

La fusión somática hace que la escucha no sea ni en primera ni en segunda 
persona, ni tampoco en primera persona del plural, sino en una persona que 
no existe pero puedo teorizar, una persona equidistante del yo, tú y nosotros.

Esta fusión somática, además de posibilitar una sensibilidad ampliada 
y una perspectiva desde un punto de fuga privilegiado, le confiere vida al 
esquema. Veo el cuerpo del paciente tal como es vivido, desde una anatomía 
somática y una fisiología subjetiva. Vivo el cuerpo del paciente, y lo siento 
como un cuerpo vivido. No contemplo al paciente, lo habito.

El paciente tiene su esquema corporal, que es como él se ve a sí mismo 
desde dentro. La imagen tridimensional que se forma el osteópata del pa-
ciente es similar, solo que está reconstruida a partir de datos que los tejidos 
del paciente expresan38. En un contexto ideal, si el paciente fuera un comu-
nicador perfecto y el osteópata tuviera escucha perfecta, podríamos pensar 
que el esquema corporal confeccionado por el osteópata debería ser igual 
que el esquema corporal del paciente, pero esto está muy lejos de ser verdad. 
No solo por las imperfecciones de la transducción y transmisión, sino por-
que el osteópata le imprime al esquema corporal su propia perspectiva. Para 
diferenciarlos, les doy distintos nombres: el esquema corporal del cuerpo 
propio, lo llamo endoesquema somático; al esquema corporal simulado que 
el osteópata deduce a través de la escucha, lo llamo exoesquema somático. 
El paciente percibe a su cuerpo según su endoesquema somático. El osteó-
pata percibe su propio endoesquema somático, pero mediante la escucha el 
osteópata percibe el cuerpo del paciente según un exoesquema somático, 
que replica (idealmente) el contenido del endoesquema somático del pa-
ciente desde la perspectiva del endoesquema somático del osteópata. Este 
esquema somático replicado del paciente no se superpone con el esquema 
somático del terapeuta, sino que es una extensión del mismo, de la misma 
manera que el auto que conducíamos quedaba incluido en una imagen cor-
poral extendida.

38	  Ya veremos que ese “expresan” está cargado de connotaciones y subjetividades. Por un lado, no 
son datos que los tejidos del paciente expresan de manera objetiva, sino lo que ese terapeuta, en 
esa situación particular, entiende que los tejidos expresan. Por otro lado, en ese momento de 
intercambio informativo, los tejidos del paciente no solo se expresan, sino que se expresan para 
ese terapeuta en ese momento.



217

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Además de las mencionadas anteriormente, esta fusión somática tiene 
además otras consecuencias fundamentales: una empatía corporal, una po-
lítica de introspección, una posición de vulnerabilidad, el requisito de un 
estado neutro y la capacidad de facilitar una afinación somática.

Analicémoslas una por una.

Empatía corporal

En primer lugar, en la relación terapeuta/paciente se genera una empatía 
corporal, que no solo amplifica la escucha, sino que además potencia la cura. 
Esta empatía corporal la experimentan tanto el terapeuta como el paciente. 
La articulación somática no solo implica el desvanecimiento de fronteras 
epidérmicas, sino también la sincronización de procesos orgánicos como la 
respiración y el ritmo cardíaco, y la percepción interna de resabios presentes 
de eventos emocionales pasados.

La fusión somática no es una irrupción de la exploración del terapeuta 
en el espacio de habitación del paciente, sino una co-construcción de un 
espacio perceptivo.

Introspección

La experiencia habitual de la fusión somática obliga al osteópata a cono-
cerse. En el contexto clínico, la percepción es el lugar donde se superpone el 
otro conmigo mismo. Yo percibo la perspectiva somática (la vista del cuerpo 
desde adentro) del otro, tal como la verían sus propioceptores, pero yo la 
percibo mediante mis propioceptores y no los suyos. No estoy hackeando 
sus propioceptores, sino que estoy utilizando la exteriorización proveniente 
de su cuerpo tal como resuena sobre los míos. Al otro lo percibo mediante 
mis propioceptores, pero esa es una percepción indirecta; mis propiocepto-
res en realidad me están proporcionando información sobre mi cuerpo. Lo 
que yo percibo es la imagen del otro a través de las resonancias en mi propio 
esquema somático. Conocer al otro depende de saber qué pasa en mi cuer-
po. Por eso la percepción del otro -en la escucha- necesita introspección.

Además, para poder percibir al otro tengo que discriminarme a mí mis-
mo de esa imagen doble. No puedo ver al otro como es si no dejo de verme 
a mí. Tengo que aprender a reconocer mis propioceptores para sacarme a 
mí mismo de la ecuación. Si no logro separar mi identidad de mi imagen 



Leandro Howlin

218

corporal, después de la sesión puedo quedar con baja energía, o “cargado”. Es 
conocido el efecto en el cual creo estar sintiendo algo en el paciente, cuando 
en realidad lo que percibo es una propiedad interna mía. Si en los últimos 
pacientes siempre la escucha tiende a llevarme al hígado, quizás deba evaluar 
mi propio hígado. Cuanto más definido y estable sea mi propio esquema 
somático, más fácil es moverlo dentro y fuera de mi consciencia. Debo co-
nocerme a mí mismo, o al menos familiarizarme con mis propioceptores. 
Tengo que saber verme a mí mismo, para poder ver el mundo sin mí.

Vulnerabilidad

El concepto de fusión somática es un caso particular del concepto de 
“inmiscusión” o “desbordamiento” (empiétement) de Merleau-Ponty. Según 
él, entre yo y un otro existe un espacio de co-subjetividad, una zona donde 
el otro y yo nos superponemos. En la escucha, desplazo este espacio hacia 
el interior del otro, pero para desplazarlo hacia el interior del otro debo 
desplazarlo hacia dentro mío también. No amplío mi espacio de identidad, 
sino que amplío la zona de co-subjetividad. Donde me meto en el otro, el 
otro se mete en mí.

Por lo tanto, en tercer lugar, la fusión somática pone al osteópata en un 
lugar de vulnerabilidad. Al introducir al otro en mi propiosfera, establecer 
una resonancia propioceptiva, ser pasible de ser influenciado por estados 
fisiológicos y emocionales del otro y abrir canales por donde el otro a la vez 
pueda acceder a mis propias emociones y sentimientos, estoy disminuyendo 
las defensas hacia peligros exteriores, y esta situación requiere de mí una 
atención especial.

Estado neutro

Por este mismo fenómeno, en el que me desbordo hacia el otro, donde 
me inmiscuyo en el soma del paciente, en el momento de la escucha debo 
lograr un estado neutro, no solo para escuchar mejor, sino sobre todo para 
que esta inmiscusión no sea una invasión. El que escucha debe estar mera-
mente presente, y esta presencia es el punto medio entre no estar e invadir.

Por lo tanto, en cuarto lugar, el osteópata debe abordar la escucha desde 
un estado neutro, donde todas las radiaciones de identidad propia se esfu-
man. Esto no solo es un vaciamiento de intención, sino de existencia, en 



219

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

el mismo sentido de la epoché husserliana, que consiste en la puesta entre 
paréntesis no solo del conocimiento, sino de la realidad misma. El terapeuta 
debe intentar estar lo más posible, pero siendo lo menos posible. 

Este estado neutro es imperativo. La escucha es más un estado no ordi-
nario de consciencia que una sensación o una acción. Esta consciencia no 
ordinaria no es un simple artefacto de amplificación perceptiva, sino que es 
un mecanismo autotélico39 que se convierte en un fulcrum paradigmático 
de todo un enfoque clínico.

Afinación somática

Y, por último, la fusión somática produce en el paciente una afinación 
somática que tiene propiedades terapéuticas.

A pesar de lo que parezca, la sensopercepción es un proceso activo. Ya sé 
que dije (y voy a repetir) que para poder sentir hay que vaciarse de intención 
y abrirse a la recepción. Así y todo, la percepción es activa. Tan activa es la 
sensopercepción, que el simple hecho de estar en escucha es ya terapéutico. 
En las clases, más de una vez nos sucedió que el profesor haya encontrado 
alguna escucha interesante en alguno de los alumnos que hacían de pa-
ciente, y nos hacía pasar a todos para que conociéramos la sensación, pero 
los últimos de la fila se quedaban sin nada porque la simple escucha de los 
anteriores ya la había modificado y no quedaba nada que sentir.

Si vamos a hilar fino, no es en realidad que la escucha en sí misma sea 
terapéutica. No son los estímulos pasando a través del cuerpo los que van 
dejando una estela de salud. Lo que es terapéutico no es la escucha, sino el 
acto y el estado de escucha. Y son terapéuticos en dos aspectos.

En principio, la actividad del terapeuta en la escucha es activa. Entre los 
requisitos para una buena escucha activa, están la intención y la presencia 
del terapeuta, y estas actitudes activas generan una inducción. Esta induc-
ción es independiente de la escucha, pero a la vez es inseparable, de la mis-
ma manera que estornudar no implica fisiológicamente cerrar los ojos, pero 
es imposible estornudar sin cerrar los ojos. Los niveles de escucha más bio-
dinámicos requieren e implican mayores grados de fusión somática, y, por 
lo tanto, en ellos es más difícil separar la escucha de un efecto de inducción. 

Por otro lado, la escucha abre un canal para que el paciente pueda escu-
charse a sí mismo, y esto genera una afinación somática que es terapéutica 

39	  Autotélico: Dícese de cualquier esfuerzo o actividad que encuentra fin en sí mismo.



Leandro Howlin

220

para algunos tipos de disfunción. La afinación somática es un mecanismo 
terapéutico específico orientado a llevar la atención del paciente a zonas 
relevantes de su cuerpo para mejorar su consciencia somática, desarrollando 
la extensión, penetración y granularidad de su propio esquema corporal. 

La afinación somática desarrolla la 
extensión, penetración y granularidad 
del esquema corporal del paciente. 

La base de la afinación somática es la idea de que algunas configuracio-
nes y procesos son disfuncionales porque están ocultos, y no hay que des-
mantelarlas ni erradicarlas, sino reconocerlas y aceptarlas. La percepción es 
condición necesaria para la liberación: solo se puede liberar lo que se siente. 
La propuesta terapéutica de la afinación somática es, si se quiere, inversa 
a la propuesta de algunos tipos de psicoterapia. Allí donde hay una dis-
función cuerpo/mente (sea una disociación, una condición psicosomática, 
un malestar físico de causas emocionales), esas psicoterapias proponen una 
interpretación del síntoma, mientras que la afinación somática propone un 
movimiento inverso: una encarnación de la consciencia. 

La afinación somática es una exploración del propio territorio corporal 
con vistas a perfeccionar el mapa que lo representa. Se produce cuando el pa-
ciente actualiza su esquema corporal, sobre todo agregando zonas que antes 
estaban inexploradas. Esto sirve para todos los tipos de disfunciones, desde 
biomecánicas hasta psicofisiológicas o emocionales. En el caso del dolor, por 
ejemplo, gracias a la afinación somática, el paciente puede aprender a conec-
tarse con el dolor desde el interior, mapeando e investigando las distintas 
cualidades del dolor, traduciendo al inicio el dolor a una colección de sensa-
ciones básicas (quema, pincha, es sordo, es puntual, late, es difuso), y luego 
intentando descifrar qué significa el dolor en este cuerpo en este momento, 
y finalmente logrando que el paciente adopte un propósito distinto, y pueda 
pasar de buscar un alivio de los síntomas hacia reconocer una responsabilidad 
de cambio (que es justamente lo que el dolor está reclamando).

Como dice Hanna (1980): “Es a través de la función de la consciencia 
que lo involuntario se vuelve voluntario, lo desconocido se da a conocer y lo 
nunca hecho se vuelve factible. La consciencia sirve como sonda, reclutando 
nuevo material para el repertorio de la consciencia voluntaria”. 

Este fenómeno tiene gran injerencia en los casos de etiologías emocio-
nales. Dado que la experiencia emocional es una experiencia interoceptiva, 



221

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

aumentar la granularidad sensorial aumenta también la granularidad 
emocional.

No quiero que se entienda que la escucha es condición suficiente o ne-
cesaria para el tratamiento. Lo correcto sería decir que ciertas disfuncio-
nes particulares, ante cierta escucha con características particulares, a veces 
pueden llegar a cambiar. Por ahora, basta señalar esto: la escucha puede 
modificar lo escuchado.

Proyectar

La dispersión de límites y la fusión somática ponen los cimientos para 
esa habilidad imprescindible para poder escuchar, que llamo proyectar. Pro-
yectar es llevar la atención de mi percepción táctil más allá de mi superficie 
cutánea. Ya hablamos de este mecanismo de proyección cuando describi-
mos las características del tacto distal. Recordemos rápidamente el concep-
to. Si tomamos una lapicera por una punta y deslizamos la otra punta por 
una superficie, podemos percibir la textura de esa superficie. En ese caso, 
estamos proyectando la sensación táctil a lo largo de la lapicera.

Proyectar es hacer uso del tacto distal. Para proyectar tengo que reclutar, 
que es la forma física de discriminar. En el ejemplo anterior, estábamos re-
clutando la lapicera. Igual que en el acto de discriminar, tengo que organizar 
y dejar de prestar atención a las cosas irrelevantes, con la salvedad de que no 
me limito a un proceso mental, sino que lo hago físicamente, incorporando 
los tejidos mediadores como parte de mi mano. Si discriminar es sentirme 
cómodo con lo que quiero excluir, para discriminar físicamente tengo que 
amoldar mi mano al tejido mediador, acomodarlo para que no haya presio-
nes disparejas o cambiantes, evitar desplazamientos y fricciones entre mi 
mano y el tejido mediador, y hacer que responda a los movimientos de mi 
mano, y de esa manera, por un lado, dejo de sentir sus propiedades materia-
les y, por otro, sus movimientos son interpretados por los planes de acción 
de mis propioceptores.



Leandro Howlin

222

Glosario: fusión, consciencia y afinación somáticas

Fusión somática: Fenómeno sensoperceptivo por el cual dos 
personas superponen sus esquemas corporales, percibiendo cada 
uno el esquema corporal del otro como una extensión del propio.

Consciencia somática: El conocimiento intero y 
propioceptivo del propio cuerpo, tanto en sus aspectos 
persistentes como en los circunstanciales. Está definida por los 
grados de extensión, penetración y granularidad del esquema 
corporal propio.

Afinación somática: Herramienta terapéutica que induce en 
el paciente una exploración y reconocimiento consciente de su 
propio cuerpo, sobre todo en lo que se refiere a regiones que se 
encuentran inexploradas o disociadas. El objetivo de la afinación 
somática es mejorar la consciencia somática del paciente, 
ampliando la extensión, penetración y granularidad del esquema 
corporal propio.

Conclusión

En resumen, en la escucha mis propioceptores resuenan con los estímu-
los recibidos en los exteroceptores, y pueden resonar en la misma fase, de 
manera de amplificarlos, o en una fase contraria, de manera de atenuarlos 
(cuando quiero discriminar para escuchar otra estructura). La escucha no 
parte de las manos, sino de mi centro: si quiero modificar el plano en el que 
estoy, o el punto de foco, tengo que poner la intención en hacer un movi-
miento con origen en mi centro, y no en mis manos. La proyección nace de 
mis propioceptores, y el lente del proyector está en mi centro. Dado que la 
escucha no está en mis límites corporales, puedo reclutar tejidos mediado-
res que no son parte de mi cuerpo e incluirlos en mi propiosfera. También, 
dado que la escucha me atraviesa, me mueve a escucharme también a mí. Y 
finalmente, la congregación de mis exteroceptores con mis propioceptores 
es la que produce esta visión del cuerpo del otro como una extensión de mi 
propio cuerpo, lo que me permite ver el cuerpo del otro como un soma (la 
fusión somática). 

Esta fusión somática cumple varias funciones: 
- nos hace ver que el cuerpo no es solo estructuras anatómicas, sino un 

cuerpo vivo y vivido. 



223

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

- permite la resonancia emocional que nos hace ver que el cuerpo es 
carne, pero también es emociones,

- me obliga a entrenarme en una introspección para conocer, entender y 
controlar a mis propioceptores,

- establece una relación médico/paciente desde una perspectiva de co-
habitación tisular, 

- produce en el otro una experiencia de afinación somática que es funda-
mental para optimizar sus mecanismos homeostáticos y alostáticos, y 

- me torna vulnerable porque no puedo escuchar sin ser escuchado y, 
en cierta manera, mi identidad se extiende más allá de la seguridad que me 
proporciona mi protección epidérmica. 

Vale decir, forma los cimientos de varios conceptos: una anatomía so-
mática que es otra forma de entender el cuerpo, una psicofisiología que al 
unificar campos de estudio permite estudiar procesos que antes solo se con-
cebían fragmentados, una afinación somática como base del tratamiento, 
una revisión necesaria de los estatutos de relación conmigo y con el otro, y 
una filosofía holística que le da sentido a todo y nos permite ser y hacer de 
una manera más presente y más plena.

Creo que la fusión somática tiene todo para que la consideremos el ful-
crum gracias al cual la osteopatía revoluciona el paradigma de la salud.





IV

LA ESCUCHA COMO PROCESO 3: 
COGNICIÓN





227

12. Abordajes diagnósticos

Vamos a hacer un paréntesis. Nuestra hipótesis principal es que la escu-
cha preforma el razonamiento clínico que permite arribar a un diagnóstico, 
pero el diagnóstico osteopático ostenta características particulares encau-
zadas por sus principios filosóficos, y es imprescindible describir en qué 
consiste ese razonamiento clínico. A esa tarea nos vamos a dedicar en este 
capítulo.

Vamos a alejarnos un poco de la escucha, pero solo para poder después 
adentrarnos más en ella.

Etapas de la sesión

Una sesión osteopática típica tiene 4 partes: la anamnesis, la exploración 
física, el diagnóstico y el tratamiento, que se corresponden a las acciones de 
aprender, sentir, pensar y hacer.

La anamnesis es la recolección de la información que nos narra el pa-
ciente, que probablemente incluya el motivo de consulta, algunos síntomas 
y quizás algún evento pasado que pareciera tener alguna relación. El tera-
peuta amplía el relato del paciente por medio de preguntas, básicamente 
para tener información más detallada y evaluar el contexto y antecedentes.

La exploración física es el examen del cuerpo del otro, recolectando por-
menores significativos, e incluye inspección visual, escucha y tests ortopédi-
cos. En esta fase, el terapeuta recolecta otros signos que el paciente podría 
no tener presente y determina disfunciones que pueden estar relacionadas 
con los síntomas y signos.

El diagnóstico coincide vagamente con lo que hasta aquí hemos llamado 
‘cognición’; es el momento de quitar las manos del cuerpo, recorrer mental-
mente toda la información recolectada en la anamnesis y el examen físico, y 
razonar con el fin de recrear el modelo de cadena etiológica. 



Leandro Howlin

228

El tratamiento comprende las acciones sobre el cuerpo y la mente del 
otro, orientados a desmantelar o trascender los obstáculos a su autocuración, 
o quizás simplemente a orientar al cuerpo para que pueda autorregularse.

La sesión estaría dividida secuencialmente de esta manera:
A
na

m
ne

si
s

Di
ag

nó
si

tc
o

Tr
at

am
ie

nt
o

Ex
pl

or
ac

ió
n

fí
si

ca

Este diagrama sirve como metáfora posicional y no captura la duración 
relativa de cada fase. Las sesiones de la vida real van y vienen. La anamnesis 
tiende a ser más larga en la visita inicial. El examen físico suele requerir más 
tiempo que los demás. El diagnóstico, que a veces consiste simplemente en 
un momento de ¡Eureka!, puede ser breve en comparación. Si asignáramos 
a los segmentos longitudes que fueran proporcionales a sus respectivas du-
raciones, la distribución sería más cercana a esto:

A
na

m
ne

si
s

Di
ag

nó
si

tc
o

Tr
at

am
ie

nt
o

Ex
pl

or
ac

ió
n

fí
si

ca

En la práctica, todo este proceso que yo presento como pasos sucesivos 
no es lineal, sino que voy y vengo a través de todos ellos, escuchando, de-
duciendo, haciendo tests, preguntando, deduciendo otra vez, escuchando en 
otro lado, acordándome de algo que el paciente me refirió antes y que en ese 
momento no supe relacionar, haciendo otro test, volviendo a escuchar en un 
lugar ya evaluado, pero con otro foco u otra intención.

Una oscilación similar ocurre entre el diagnóstico y el tratamiento. A ve-
ces necesito tratar una disfunción (aun sabiendo que es compensatoria) para 
poder desenmascarar alguna otra disfunción oculta. A veces, en medio del 



229

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

tratamiento aparecen datos antes desconocidos. Muchas veces, en medio de 
una maniobra de corrección, el paciente se acuerda de un dato relevante que 
pasa a ser parte de la cadena disfuncional. A veces no puedo llegar a elaborar 
la cadena etiológica completa porque el paciente no se acuerda de algo o me 
oculta cosas, o porque existe algún evento significativo que no se le ocurre 
relacionar, y tengo que hacer un tratamiento tentativo.

Diagnóstico diferencial versus diagnóstico 
etiotrópico

Tanto la meta como el proceso del diagnóstico osteopático son distintos 
de los de la medicina convencional, y vale la pena notar las diferencias.

El diagnóstico diferencial

En el ámbito de la medicina convencional, el método característico es el 
diagnóstico diferencial, que consiste en los siguientes pasos:

 
Datos iniciales:
El primer paso consiste en recolectar síntomas y signos. 
Los síntomas son experiencias subjetivas reportadas por el paciente, e in-

cluyen el motivo de consulta y funcionamientos corporales que el paciente 
experimenta como anómalos. 

Los signos son indicaciones objetivas de una enfermedad, y puede detec-
tarlos el médico en la consulta (como una erupción visible o una respiración 
dificultada captada con el estetoscopio) o aparecer luego de un análisis quí-
mico o de imágenes (como un exceso de glucosa en sangre o una variación 
anatómica en el tejido óseo). 

La colección completa de síntomas y signos presentes en un paciente se 
denomina cuadro semiológico.

Meta del diagnóstico:
Se debe encontrar una única patología que provoque todos los síntomas 

y signos del cuadro semiológico.



Leandro Howlin

230

Proceso:
A partir de su conocimiento de las patologías existentes y los síntomas 

y signos que producen, el médico busca inicialmente todas aquellas que 
podrían causar el cuadro semiológico del paciente, para luego ir descartán-
dolas gradualmente hasta quedarse con solo una.

Cuando hay más de una patología posible, la estrategia es ampliar el cuadro 
semiológico para hacer la búsqueda más restrictiva. Para eso, se deben bus-
car más signos, solicitando estudios (análisis de sangre o de orina, resonancias 
magnéticas, ecografías, electrocardiogramas, etcétera) o realizando algunos tests 
durante la consulta (como el signo de McBurney si se sospecha apendicitis, o 
el test de Lasègue ante un dolor lumbar para comprobar si existe compromiso 
radicular). Por ejemplo, si el cuadro semiológico podría apuntar a las patologías 
A, B o C, y sabiendo que A es la única de las tres que puede producir el signo 
x, se puede solicitar un estudio para comprobar si el paciente presenta el signo 
x. En caso positivo, se diagnostica al paciente con la patología A, y el proceso 
concluye. En caso negativo, es necesario seguir diferenciando patologías hasta 
que quede una única posible. (Nota: Si el signo x sucede siempre que existe la 
patología A, se dice que es característico de A. En ese caso, dado que x no sucede 
en el cuadro sintomático de este paciente, se puede descartar A y seguir diferen-
ciando entre B y C; pero si A puede o no producir el signo x, se debe continuar 
diferenciando entre A, B y C buscando algún otro criterio).

Final del proceso:
El diagnóstico termina cuando se encuentra la patología correcta.
La patología es la correcta si:
a) Todos los síntomas y signos recolectados pueden ser producidos por ella.
b) El paciente despliega todos los síntomas y signos característicos de 

la patología.
c) Existe solo una patología que cumple las primeras dos condiciones.
En ocasiones, el médico emite un diagnóstico presuntivo. Esto significa 

que no hay evidencia suficiente para concretarlo, y, por lo tanto, tiene carác-
ter provisional. Cuando un médico solicita un estudio, tiene la obligación de 
acompañar la indicación con un diagnóstico presuntivo.

Enfoque:
La idea base del diagnóstico diferencial es que existe un protocolo de 

tratamiento estipulado para cada patología. Una vez identificada la patolo-
gía, el tratamiento a prescribir es inmediato (aunque puede ocurrir que una 
patología sea incurable, y no tenga tratamiento asignado). 



231

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Como dicen Leder y Krucoff (2008): “La clasificación de enfermedades 
no se centra tanto en el individuo como en los patrones, generalizados en la 
población, de lesiones anatómicas o fisiológicas características y sus grupos 
de síntomas asociados. Idealmente, la etiqueta de la enfermedad también 
invoca una etiología explicativa, un resultado pronóstico y un conjunto de 
opciones de tratamiento, todo basado en las teorías y la base de conoci-
mientos de la ciencia médica”.

El diagnóstico etiotrópico

En la clínica osteopática, el método es el diagnóstico osteopático que, 
para evitar tautologías, vamos a llamar diagnóstico etiotrópico (porque 
busca las causas). 

Consiste en:

Datos iniciales:
Recolectar síntomas, eventos históricos significativos y disfunciones. 
Los síntomas son los mismos que en el diagnóstico diferencial.
Los eventos históricos incluyen antiguas cirugías, traumatismos y enferme-

dades significativas. De especial consideración son los eventos que sucedieron 
poco antes de la aparición del síntoma. Si el síntoma apareció hace 6 meses, 
el osteópata debería preguntar qué sucedió hace 7 u 8 meses. Lo que sucedió 
puede ser desde una cirugía, traumatismo o enfermedad hasta cambios de 
hábitos, cambio de trabajo, divorcio, o incluso un cambio de colchón.

Las disfunciones son variables anatómicas o respuestas somáticas que se 
apartan de lo normal. No hay análisis de sangre o estudios de imágenes, 
aunque si el paciente los trae son bienvenidos. Las disfunciones se obtienen 
del examen físico: posturas, tests de movilidad, tests de reflejos, y la senso-
percepción del terapeuta.

Meta:
El osteópata debe rastrear el camino etiológico desde uno o más eventos 

externos hasta el síntoma, entrelazando todos los eventos intermedios. La 
meta es armar una cadena causal que abarque el espectro de disfunciones 
descubiertas durante la exploración. Si bien esta cadena no es lineal, posee 
cierta direccionalidad etiológica, con una o más de las disfunciones como 
causas primarias de toda la cadena. 



Leandro Howlin

232

Meta adicional:
El terapeuta también necesita descubrir por qué el organismo no está 

orquestando su propia curación. No se trata solo de revelar los desencade-
nantes de la disfunción, sino además comprender el factor que obstaculiza 
las capacidades innatas de autocuración del cuerpo. Sin esta dimensión cru-
cial, lo que se obtiene no es una cadena etiológica, sino simplemente una 
secuencia causal.

Proceso:
El propósito es armar una red causal a partir de los datos recopilados. 

Esto implica una búsqueda bidireccional: de cada disfunción encontrada, 
buscar tanto sus causas como sus efectos. 

Si la cadena no está completa, o quedan disfunciones sueltas, la investi-
gación continúa hasta completarla. Esto implica una búsqueda continua de 
nuevas disfunciones o circunstancias relevantes que pudieron haber eludido 
nuestra inspección inicial. Durante el examen físico, pueden aparecer da-
tos adicionales desconectados, como una postura específica, un tic, alguna 
disquinesia o movilidad limitada en una parte del cuerpo. Todos estos son 
nuevos elementos de información que deben disponerse cronológicamente.

Final del proceso:
El diagnóstico termina una vez completada la cadena etiológica.
La cadena está completa cuando:
a) todas las disfunciones encontradas están incluidas en ella.
b) todos los eslabones de la cadena fueron causados o por otro eslabón o 

por un evento externo.
c) La limitación del proceso de autocuración queda explicada por su 

configuración.

Enfoque:
La idea del diagnóstico etiotrópico es encontrar un tratamiento para 

las disfunciones primarias, preponderantes o perpetuantes, que son las que 
causan y/o sostienen todas las otras (es decir, impiden la autocuración). Este 
tratamiento personalizado, determinado por el funcionamiento particular 
del organismo del paciente, se llama tratamiento idiográfico.



233

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Diagnóstico 
Diferencial

Diagnóstico 
Etiotrópico

Autopoiético Síntomas y signos

Proceso

Buscar todas las patologías que 
puedan producir el cuadro 

semiológico del paciente, para luego 
ir descartándolas gradualmente 

hasta quedarse con sólo una

Datos 
iniciales

Determinar una única patología que 
provoque ese cuadro semiológico

Método
Indicar nuevos estudios para 

encontrar más signos que 
diferencien las patologías posibles

Final El diagnóstico termina cuando se 
encuentra la patología correcta

Síntomas, signos, eventos históricos 
significativos, disfunciones

Armar una cadena etiológica en 
base al conjunto de síntomas y 

signos recolectados

Encontrar el camino etiológico desde 
uno o más eventos externos hasta el 

síntoma, con todos los eventos 
intermedios. Además, averiguar 

también por qué el organismo 
no se está autocurando

De cada disfunción encontrada, 
buscar sus causas y sus efectos

El diagnóstico termina una vez 
completada la cadena etiológica

Criterio de 
finalización

La patología es la correcta si:
a) Todos los síntomas y signos 

recolectados pueden ser producidos 
por ella. b) El paciente despliega 

todos los síntomas y signos 
característicos de la patología. c) 

Existe sólo una patología que cumple 
las primeras dos condiciones

Enfoque

La idea base del diagnóstico 
diferencial es que existe un protocolo 
de tratamiento estipulado para cada 

patología. Una vez identificada la 
patología, el tratamiento a prescribir 

es inmediato 

La cadena está completa cuando:
a) todas las disfunciones encontradas 

están incluidas en ella. b) todos los 
eslabones de la cadena fueron 

causados o por otro eslabón o por un 
evento externo. c) La limitación del 

proceso de autocuración queda 
explicada por su configuración

La idea del diagnóstico etiotrópico 
es encontrar un tratamiento para 

las disfunciones primarias, 
preponderantes o perpetuantes, 

que son las que causan y/o 
sostienen todas las otras 

Comparación

Las diferencias entre los dos procesos de diagnóstico nacen de las discre-
pancias en los principios rectores de la praxis de cada una.

1) En la osteopatía, la praxis se basa en métodos manuales. El prin-
cipio que determina esto es el de “La estructura gobierna la función”. 



Leandro Howlin

234

En el diagnóstico, esto redunda en que las disfunciones se buscan en las 
estructuras anatómicas. A diferencia de la medicina convencional, no se 
depende de estudios de imágenes o análisis químicos.

2) La osteopatía adopta una estrategia diagnóstica etiotrópica, guiada 
por el principio “Tratar la causa, no el síntoma”. Este enfoque busca develar 
las causas últimas de las disfunciones. Si un paciente reporta un dolor, no 
buscamos aplacar el dolor, sino encontrar toda la organización de eventos y 
propiedades que desembocaron en ese dolor. En la medicina convencional, 
el principio es sintomático: desmantelar el motivo de consulta.

En este punto, quiero hacer una aclaración. Muchas veces, ante un 
dolor, el médico sí parece buscar la causa. Por ejemplo, ante un dolor 
en el hombro, el traumatólogo indaga, hace algún test, e incluso puede 
solicitar una resonancia magnética, identificando en última instancia al-
guna condición, como una tendinosis del músculo supraespinoso. Con el 
diagnóstico de tendinosis se siente satisfecho, porque es una patología 
única que causa todos los síntomas y signos que experimenta el paciente. 
Sin embargo, la tendinosis es la causa del dolor, y no la causa de la pato-
logía. Pero el médico no indaga más: su tarea no es encontrar la causa de 
la patología, sino la causa del síntoma40. Por supuesto, hay médicos que 
pueden extender su investigación, pero la tendencia general es considerar 
completa la etapa diagnóstica una vez que se pone un nombre a la pato-
logía que causa el síntoma.

El aspecto distintivo de la osteopatía radica en su compromiso de buscar 
la causa de la patología. Esto impulsa una exploración causal recursiva, per-
sistiendo hasta que se identifica un evento externo como el desencadenante 
raíz. Si ese evento externo fue algo que sucedió una vez, como un trauma-
tismo, basta corregir los resabios que dejó y restaurar el funcionamiento 
del mecanismo de autocuración. Pero si ese evento externo es un hábito o 
una mala técnica deportiva actuales, es necesario corregir esa conducta para 
prevenir la recurrencia del problema.

El aspecto distintivo de la osteopatía 
radica en su compromiso de buscar 

la causa de la patología.

40	  Muchos pacientes suelen estar alineados con la filosofía positivista, y creen que la solución es 
encontrar el nombre del problema. Mientras los médicos no encuentren un diagnóstico (“Usted 
tiene x”), se sienten frustrados.



235

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

3) En el ámbito de la osteopatía, la estrategia de tratamiento se desa-
rrolla a través de una interpretación idiográfica, encapsulada por el lema 
“Tratar al paciente, no a la enfermedad”. Esto implica crear un diagnóstico 
personalizado que profundiza en las experiencias y condiciones únicas de 
cada individuo. El razonamiento se basa más en la anatomía y fisiología 
que en conocimientos sobre patología41. La medicina convencional, por el 
contrario, adhiere a un principio nomotético y genérico: intenta ubicar el 
cuadro semiológico dentro de una clasificación normalizada de patologías 
conocidas, y asignar un tratamiento genérico preestablecido.

4) En la osteopatía, los criterios son cibernéticos, representados por la ley 
de la arteria. La búsqueda de causalidades e influencias pone el énfasis en 
comprender las comunicaciones y los intercambios intracorporales, por vías 
sanguíneas, nerviosas, cerebroespinales y linfáticas. En contraste, la medicina 
convencional se basa en una correlación taxonómica entre patologías y cua-
dros semiológicos, establecida por la ciencia médica a partir de datos estadís-
ticos y experimentación. Esta distinción se relaciona con el punto anterior: 
un osteópata, al analizar los tráficos y las comunicaciones internas, se basa 
principalmente en sus conocimientos de anatomía y fisiología, mientras que 
un médico convencional, al comparar cuadros semiológicos con enfermeda-
des, se basa sobre todo en conocimientos de semiología y patología.

5) En la osteopatía, el horizonte de aplicación de la clínica se determi-
na según una visión holística, enunciada en el principio de que “El cuer-
po es una unidad”. En este sentido, las disfunciones a buscar pueden estar 
en el cuerpo, en la mente o en las emociones. La búsqueda de causalidad 
se extiende a lo largo de estas dimensiones interconectadas. La medicina 
convencional opera de modo reduccionista y mecanicista: solo se ocupa de 
disfunciones físicas, dejando las perturbaciones psicológicas o emocionales 
fuera de su alcance.

6) En la osteopatía, existe un abordaje autopoiético de tratamiento: 
“El cuerpo tiene capacidad de autocuración”. Esta filosofía va más allá de 
simplemente desentrañar la cronología causal, como ya se enfatiza en la 
ejecución etiotrópica, para indagar además en los factores que obstaculi-
zan las capacidades innatas de autocuración del organismo. En la medicina 

41	  Esto se relaciona también con el precepto de Andrew Taylor Still de buscar la salud, y no 
la enfermedad. En las carreras de osteopatía se hace más hincapié en la fisiología normal del 
organismo, mientras que en las de medicina prevalece el estudio pormenorizado de la fisiología 
morbosa. Basta pegar una ojeada a los índices de los libros clásicos de endocrinología (Greenspan, 
Williams, McDermott). Uno esperaría encontrar descripciones detalladas del funcionamiento 
del sistema endócrino, con capítulos del tipo Hipotálamo, Glándulas adrenales, Eicosanoides, 
Receptores adrenérgicos, Funciones de la insulina, etc. Sin embargo, los capítulos son del estilo 
Diabetes, Osteoporosis, Síndrome de Cushing o Hipertiroidismo.



Leandro Howlin

236

convencional, el principio rector es una “tercerización” de la homeostasis: si 
algo funciona mal, hay que intervenir para que funcione bien. Los casos ex-
tremos de esta tercerización son lo que le dan fama de ‘alopática’: se cura por 
el efecto opuesto. Por ejemplo, si alguien tiene presión alta, se le prescribe 
un medicamento para reducirla. Esto es lo que Illich (1976) nombra como 
“gestión heterónoma” de la salud, por oposición a una gestión autónoma.

Por supuesto, estas interpretaciones representan tendencias y filosofías 
generales dentro de los respectivos campos. Es importante reconocer que 
los profesionales individuales varían ampliamente en sus enfoques. Entre 
los médicos, hay muchos que hacen una indagación profunda, porque re-
conocen la importancia de tratar al paciente en lugar de centrarse única-
mente en la enfermedad. De hecho, uno de los mayores defensores de este 
principio fue William Osler, considerado el padre de la medicina interna. 
De manera similar, los osteópatas pueden variar en la profundidad de sus 
investigaciones y en el grado en que adaptan los tratamientos, y hay muchos 
osteópatas que pueden inclinarse hacia tratamientos genéricos.

Disfunciones42

El concepto de disfunción es fundamental tanto en la didáctica como 
en la clínica osteopática. Se dice que los osteópatas se ocupan de detectar y 
corregir disfunciones. Sin embargo, este concepto no está privado de con-
fusiones y ambigüedades. Tanto la definición como los modelos operativos 
de disfunción fueron mutando a lo largo de los años, llegando incluso a 
resultar en parte desnaturalizados por los embates del modelo biomédico, 
de manera que no existe, en la actualidad, un consenso preciso de lo que 
representa. Existen, sí, definiciones oficiales formalizadas por instituciones 
de renombre, pero son intentos académicos que poco tienen que ver con el 
uso que se le da al concepto en la enseñanza y la práctica cotidiana.

Veamos algunas características medianamente consensuadas para forjar-
nos, no una definición, sino un arquetipo que nos sea útil en el contexto de 
El Cuerpo y La Escucha.

En principio, aclaremos que una disfunción no es una patología. Dado 
que una de las metas de la osteopatía es buscar la salud y no la enfermedad, 

42	  El término completo es Disfunción Somática. Dado que en este contexto no necesitamos dis-
tinguirlas de algún tipo de disfunción a secas, vamos a nombrarlas con el nombre informal y 
simplificado de Disfunción. En este texto repetimos este concepto tan a menudo, que la omisión 
de esas solas ocho letras puede llegar a salvar unos cientos de árboles.



237

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

la idea de detectar disfunciones para desarticularlas corre el peligro de 
llevarnos a un campo tecnocrático que poco tiene que ver con el concepto 
holístico de salud. La tarea del osteópata debe ser la de buscar la salud, y 
no la patología, y, por lo tanto, en el detalle de la praxis clínica, su objetivo 
no debería ser el de desarticular disfunciones, sino más bien el de articular 
los intercambios materiales, energéticos e informacionales que permitan 
disponer un estado de salud. Esto es fundamental: una disfunción so-
mática no puede ser una patología, porque no buscamos ni clasificamos 
patologías. 

Parsons y Marcer (2005), citando a Fossum, proponen: “La identidad 
osteopática no depende de la disfunción somática como característica iden-
tificativa, sino de nuestra capacidad de identificarla con la filosofía original 
de Still, Littlejohn y otros, y de expresarla clínicamente mediante nuestra 
evaluación y tratamiento del paciente. La disfunción somática tiene valor 
desde el punto de vista didáctico, aunque desde el filosófico, solo como parte 
del todo”.

En este sentido, es necesario estar atento a las “falsas disfunciones”, 
fenómenos que parecen disfunciones, pero son en realidad funciones, tal 
como el ejemplo ilustrativo de la fiebre43.

En segundo lugar, destaquemos esta determinación: las disfunciones 
pueden encadenarse. Al establecerse una disfunción en determinada es-
tructura, el cuerpo puede compensar esa falta de función afectando el 
comportamiento de otra estructura con el objetivo de que los efectos sis-
témicos sean menores. Esta compensación, dado que afecta una función, 
es también una disfunción. En este caso, se dice que es una disfunción se-
cundaria o compensatoria, mientras que a aquella original se la denomina 
disfunción primaria.

Glosario: disfunción primaria y compensatoria

Disfunción primaria: Cualquier disfunción que se origina por 
un acontecimiento u objeto externo al arganismo.

Disfunción compensatoria: Cualquier disfunción que se 
origina como intento de minimizar los efectos de otra disfunción.

43	  La fiebre es un mecanismo de defensa contra infecciones virales o bacterianas. La función de la 
fiebre es crear un escenario donde a los gérmenes les sea más difícil reproducirse.



Leandro Howlin

238

Esta distinción llegó a esgrimirse, en algún momento, como estrategia 
de diagnóstico, asegurando que solo era necesario tratar disfunciones pri-
marias, dado que, al desaparecer estas, las compensatorias se desmantelarían 
solas al no tener razón de existir.

Si bien este argumento tiene cierta lógica, pueden existir casos don-
de esto no se verifique. Un ejemplo es el propuesto por Parsons y Marcer 
(2005). Según ellos, un período disfuncional prolongado puede producir 
consecuencias perpetuantes en los tejidos. Una disfunción compensatoria 
puede producir fibrosis que no se eliminen junto con la disfunción primaria. 
En ese caso, puede no ser suficiente remover las disfunciones primarias para 
que las secundarias se desarticulen solas.

Lo cierto es que el adjetivo “primario” identifica solo el origen causal 
cronológico, que no necesariamente representa el patrón disfuncional ac-
tual. Para salvar esta incertidumbre, algunos osteópatas comenzaron a usar 
el concepto de disfunción “preponderante” o “prioritaria”, que sería aquella 
que da armazón a toda la cadena disfuncional.

Permítanme confrontar estos dos conceptos de disfunción preponde-
rante y disfunción primaria. El concepto de disfunción preponderante tiene 
que ver con el sostén de la cadena disfuncional, y como tal es fundamental 
para el tratamiento: resolviendo la disfunción preponderante nos asegura-
mos de que el tratamiento sea efectivo. Por otro lado, el concepto de dis-
función primaria tiene que ver con el origen causal, y es imprescindible 
en el diagnóstico: asegurándonos que las disfunciones primarias no sigan 
ejerciendo influencia en el estado del organismo, nos aseguramos de que el 
tratamiento sea definitivo. 

Como ejemplo de disfunción preponderante, podemos contemplar un 
caso de adherencia fascial causada por una cirugía, donde todas las otras 
disfunciones se generan por compensación de aquella. Si no resolvemos la 
adherencia, no podemos desmantelar la cadena disfuncional y, en ese caso, 
el tratamiento no es efectivo.

Como ejemplo de disfunción primaria, podemos tomar algún caso de 
epicondilitis causada por una mala técnica de revés en el tenis. En ese 
caso, quizás podamos desmantelar la cadena disfuncional actual, pero es 
necesario establecer alguna acción para mejorar la técnica de revés. De 
lo contrario, la causa de la disfunción primaria sigue activa, y en algún 
momento se volverá a instaurar una cadena disfuncional, similar o no a 
la que acabamos de desmantelar. Si no resolvemos la causa primaria, el 
tratamiento no es definitivo.



239

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Preponderante Primaria

Definición La disfunción que sostiene a 
todas las otras

Campo Presente

Qué informa El estado actual

Cómo se encuentra 
en el diagnóstico

Focalizando desde una impresión 
global hasta una localización 

anatómica específica

Importancia
Si no se libera, el problema no 

se resuelve

Para qué 
necesitaríamos 

desmontarla
Para asegurarnos que el 
tratamiento sea efectivo

La disfunción que origina a 
todas las otras

Pasado

El origen cronológico

Remontando recursivamente 
desde los síntomas o disfunciones 
actuales hacia las causas pasadas

Si no se libera, el problema 
puede volver

Para asegurarnos que el 
tratamiento sea definitivo

La verdad es que el consenso de estas nociones es bastante limitado. 
Hay quien habla de disfunciones primarias y secundarias, y hay quien habla 
de disfunciones traumáticas y compensatorias, que son nociones cercanas, 
pero no equivalentes. Hay quien dice que hay que tratar las disfunciones 
primarias, y hay quien dice que se deben tratar las preponderantes. Hay 
quien asegura que hay solo una disfunción preponderante y quien sugiere 
que puede haber más de una. Hay quien dice que hay que tratar también las 
disfunciones compensatorias, o al menos algunas de ellas. Hay quien agrega 
el concepto de adaptaciones como entidad separada de las compensaciones, 
con algunas características que las distinguen. Existen incluso otras tipolo-
gías: disfunciones perpetuantes, sinérgicas, durmientes, tácitas y complejas.

Una sistematización exhaustiva de todos estos conceptos superaría la 
capacidad de este texto, pero no nos embrollemos por ahora. A los fines de 
los argumentos que queremos desarrollar aquí, me interesa establecer estos 
tres conceptos que no intentan determinar una definición completa: 1) una 
disfunción no es una patología, 2) no todas las disfunciones requieren trata-
miento, y 3) las disfunciones se encadenan causal y funcionalmente.

La idea de que algunas disfunciones se resolverían solas al resolver otras 
tiene sustento en el principio de autocuración. Esto significa que una dis-
función, o al menos algunas de ellas, no solo afectan alguna función, sino 
que además entorpecen los mecanismos naturales de autocuración.



Leandro Howlin

240

En esta relación con el principio de autocuración, la disfunción se puede 
considerar según dos direcciones: 1) en tanto el mecanismo de autocuración 
no la resuelve, y 2) en tanto afecta al mecanismo de autocuración.

Hay que tener en cuenta que la reparación del tejido dañado requiere 
tiempo, y durante ese período se generan disfunciones o compensaciones 
temporales o modos de funcionamiento transitorios que deberían extinguirse 
cuando se logra la reparación. En esos casos agudos, durante el tiempo de re-
paración, aunque la función se encuentre alterada, no la consideraremos una 
disfunción. Podríamos aducir que el tratamiento adecuado es sencillamente 
esperar, mientras se protege medianamente la zona afectada para que no se 
produzcan nuevos daños. El ejemplo típico es un esguince reciente.

En el otro extremo, vamos a incluir dentro de las disfunciones a todo obs-
táculo a la autocuración, o a todo fenómeno que, en tanto componente de una 
cadena etiológica, contribuye a obstaculizar la autocuración, aun si tomado en 
forma aislada no lo identificaríamos como una disfunción en sí misma.

Este último concepto es clave. Habrá “disfunciones”, en el sentido de 
alteraciones del funcionamiento a ser tenidas en cuenta en el tratamiento, a 
las que habrá que prestar especial atención porque adquieren significancia 
clínica en tanto elementos de una cascada causal que determina el estado 
actual de la persona. Es decir, vamos a desviar el foco de atención de la 
disfunción individual hacia el efecto de conjunto de la cadena disfuncio-
nal. Este enfoque sistémico nos parece fundamental, porque algunos de los 
efectos disfuncionales pueden ser propiedades emergentes del conjunto que 
podrían pasar inadvertidas al analizar las disfunciones de manera individual.

Por lo tanto, vamos a redefinir disfunción, solo para el alcance de El 
Cuerpo y La Escucha, como un término genérico para incluir cualquier 
eslabón etiológico de una organización de fenómenos psicofísicos que ter-
mina creando un efecto de pérdida de alguna función y afectando el proceso 
de autocuración. A este entramado de fenómenos psicofísicos relacionados 
etiológicamente lo llamamos cadena etiológica.

Cadena etiológica

Ahora que ponemos el foco en la cadena como elemento sistémico y no 
en la disfunción individual, podemos volver al concepto de buscar la salud y 
no la enfermedad, que tanto nos hacía recelar al hablar de las disfunciones. 
La cadena etiológica no será un compendio de cosas que están mal, sino 
un mapa de funcionamiento. Es un modelo más fisiológico que patológico.



241

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La idea de detectar disfunciones y armar la cadena etiológica no es res-
taurar la función perdida en cada disfunción, sino armar un mapa para en-
tender al paciente, con sus vicisitudes, políticas, estrategias y paradigmas 
somatopsíquicos, con el objeto de entender qué mecanismos homeostáti-
cos y alostáticos están en juego, por qué no terminan de curar o regular, y 
ayudar a su correcto funcionamiento. Así como decimos que no tratamos 
enfermedades sino pacientes, también debemos decir que tratamos perso-
nas, y no disfunciones.

Como dice Liem (2017): “Al interpretar los hallazgos, el punto no es 
reducir el proceso de diagnóstico a un procedimiento mecanicista lineal 
(por ejemplo, buscar la disfunción primaria), sino integrarlo en una visión 
completa y holística del paciente”.

Si bien los enlaces causales suelen ocurrir entre pares aislados de disfun-
ciones, la traba al mecanismo de autocuración puede muchas veces ser una 
propiedad emergente del conjunto, que no puede ser deducida de ninguno 
de ellos individualmente. Por ejemplo, cuando una de las disfunciones exis-
tentes requiere, para su autocuración, recursos que no están disponibles a 
causa de otra de las disfunciones, o cuando los procesos de autocuración de 
dos distintas disfunciones compiten por los mismos recursos, sin que nin-
guna prevalezca sobre la otra. Ambas circunstancias producen un “abrazo 
mortal” que debe ser resuelto.

Antes de seguir, permítaseme un excurso sobre la terminología. Al de-
finir la cadena etiológica tuve que elegir el nombre, y mi preferencia osciló 
entre dos posibilidades: llamarla cadena etiológica o llamarla red etiológica. 
Ninguna de las dos opciones me parece que representa la totalidad de lo 
que quiero decir. Decirle ‘cadena’ etiológica tiene la desventaja de evocar la 
representación de una cadena física, donde varios eslabones se siguen uno 
a otro, y, por lo tanto, connota una organización lineal de causalidades. Así:

Disfunción A Disfunción B Disfunción C Disfunción D

Lo que no queda representado en este nombre es que la organización 
causal no es lineal, sino que una disfunción puede causar más de una dis-
función, y cada disfunción puede tener más de una causa.

El nombre de ‘red’ etiológica da más esa idea. Sin embargo, me da la 
sensación de que el término ‘red’ no representa cabalmente la organiza-
ción jerárquica. La organización jerárquica es importante porque una de las 



Leandro Howlin

242

metas del osteópata es la de encontrar las disfunciones primarias que dan 
origen a todas las otras. 

Por lo tanto, prefiero usar el nombre de cadena etiológica. Sin embargo, 
quiero que quede claro que la organización causal no es lineal, sino pluri-
causal. Es, si se quiere, una cadena multidimensional, con una configuración 
de este estilo:

Disfunción

Disfunción

Disfunción

Disfunción Disfunción

Disfunción

Disfunción

Disfunción

Disfunción

Disfunción

Buscar la salud

Volvamos un momento a eso de que el osteópata busca la salud y no la 
enfermedad. Esta idea, que a los osteópatas les encanta repetir, puede sacar 
de sus casillas a algunos estudiantes porque pareciera haber una lógica que 
no se termina de entender. Al fin de cuentas, todos estamos buscando lo que 
funciona mal, ¿no?

En principio, hay que entender que esa frase es, en cierta manera, un 
koan. Admito que la enunciación es un tanto críptica, pero no hay que 
buscarle demasiada lógica. La tiene, pero no la vamos a encontrar en las 
palabras. Hay que sentirlo. No está pensado para transmitirnos un conoci-
miento, sino para instarnos a desaprender.

La idea subyacente referencia dónde poner el foco. En la búsqueda clí-
nica, me ilumino con la linterna de la salud, y no con la de la enfermedad. 

El diagnóstico diferencial se basa en conocimientos de patología, 
mientras que el diagnóstico etiotrópico se basa en conocimientos de 



243

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

anatomía y fisiología. Por supuesto que el médico utiliza también co-
nocimientos de anatomía y fisiología, y el osteópata hace uso de co-
nocimientos de patología, pero solo como herramientas de apoyo. Un 
médico con conocimiento idealmente perfecto de la patología (es decir, 
que supiera todas las enfermedades existentes con todos los síntomas 
y signos que producen) no necesitaría, para cumplir su función, saber 
nada de anatomía o fisiología. Podría encontrar una enfermedad x y 
asignar un tratamiento sin considerar el funcionamiento fisiológico44. 
De la misma manera, un osteópata con conocimiento perfecto del fun-
cionamiento del cuerpo no necesitaría saber nada de patología. Podría 
encontrar algo que está funcionando mal en el cuerpo sin saber si existe 
un nombre estipulado para ese cuadro semiológico.

El diagnóstico diferencial se basa en 
conocimientos de patología, mientras que 

el diagnóstico etiotrópico se basa en 
conocimientos de anatomía y fisiologíA.

Ahora bien, al definir la cadena etiológica, pareciera que venimos osci-
lando entre dos descripciones que no son equivalentes. Por un lado, decimos 
que la cadena etiológica es el conjunto sistematizado de disfunciones exis-
tentes; por otro, decimos que es un mapa completo del funcionamiento del 
paciente. Claramente, esos dos enunciados no sugieren el mismo contenido.

Vamos, por fin, a articular esos dos extremos, con la siguiente aclaración: 
la cadena etiológica no representa todo el funcionamiento del paciente, sino 
aquello que es relevante para la situación clínica. Esto incluye las disfuncio-
nes (sintomáticas o no), las propiedades o eventos históricos que me llaman 
la atención y que me parece podrían tener alguna consecuencia (una ciru-
gía antigua, por ejemplo) e incluso modos de funcionamiento relacionados 
(estrategias de protección sensibilizadas u obsoletas, políticas corporales de 
eficiencia, insolvencias psicomotrices, preferencias cinéticas autónomas o 
adquiridas, mecanismos de defensa activos, compromisos compensatorios 

44	  De hecho, existen innumerables “comprobadores de síntomas”, que son apps o sitios que aceptan 
como parámetros un conjunto de síntomas y sugieren posibles patologías. Se trata de versiones 
“de venta libre” de sistemas de diagnóstico asistido por computadora (CAD) más complejos, que 
tienen una infraestructura similar pero una base de datos y una terminología médica más grandes. 
Todos esos sistemas funcionan sobre una base de datos de estadísticas sobre las relaciones sínto-
ma-patología. No existe una base de datos de fisiología que se utilice durante el proceso de diag-
nóstico y, entre todas las impresionantes innovaciones que esos sistemas han experimentado en 
las últimas décadas, nadie ha considerado agregar conocimientos de fisiología a su procesamiento 
central.



Leandro Howlin

244

recientes o antiguos, contingencias fisiológicas, caducidades adaptativas que 
pueden haber sido útiles alguna vez y se mantienen por inercia o costumbre).

Luego de esa aclaración, podemos articular las dos definiciones que ve-
nimos construyendo:

- Una cadena etiológica es un encadenamiento causal de actos, procesos 
y estados anatomo-fisiológicos que, en conjunto, a) impide o dificulta una 
función y b) es impermeable a los mecanismos de autocuración.

- Una disfunción somática es cualquier eslabón de la cadena etiológica.

El diagnóstico recursivo

Con esas dos definiciones, podemos establecer algunas características 
más del diagnóstico etiotrópico.

La recursividad del proceso diagnóstico

El diagnóstico diferencial es analítico (va restringiendo el campo de 
atención descartando elementos existentes, hasta enfocar en una patolo-
gía atómica), pero el diagnóstico etiotrópico es sintético (va ampliando el 
campo de atención agregando elementos nuevos, hasta montar un modelo 
completo que los articula).

Confrontemos lo que dice Gale (2011): “Mientras que en biomedicina 
el objetivo de la consulta es llegar a una etiqueta de enfermedad singular 
(el diagnóstico), en las terapias de medicina alternativa y complementaria el 
objetivo es comprender la forma en que la enfermedad se ha manifestado en 
el cuerpo como respuesta a factores externos y disturbios internos, y cómo 
esa enfermedad ha cambiado con el tiempo para convertirse en la angustia 
encarnada escuchada en la consulta. Además, si bien el diagnóstico biomé-
dico es una herramienta en la selección de un tratamiento adecuado, pero 
no tiene un papel intrínseco en la curación, la construcción de la historia 
del cuerpo, tanto en homeopatía como en osteopatía, es también una parte 
integral del proceso de curación inseparable del tratamiento”.

El diagnóstico etiotrópico es recursivo, en el sentido que cada elemento 
encontrado dispara un subproceso diagnóstico local similar, que se detiene 
solo al encontrarse con un fenómeno causal externo.

La construcción de ese modelo causal es significativa porque el trata-



245

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

miento osteopático tiene como objetivo desarticular la cadena etiológica, y 
no solamente hacer desaparecer los síntomas. Los síntomas son utilizados 
como uno de los parámetros de entrada para deducir la cadena etiológica, 
y a lo largo del tratamiento pueden utilizarse como control para verificar 
los cambios que se producen, pero podría darse el caso que todos los sín-
tomas desaparezcan y tengamos que seguir trabajando para desmantelar 
los resabios de la cadena disfuncional, aun si no tienen síntoma asociado 
que las exprese. Se produce una paradoja operativa: la osteopatía es efectiva 
en el alivio de síntomas sin el uso de medicación, no porque utilice otros 
métodos, sino principalmente porque no busca el alivio de síntomas. Por 
los mismos motivos, es efectiva como prevención, porque puede actuar aun 
antes de que los síntomas aparezcan. La clave de la osteopatía está en el 
diagnóstico más que en el tratamiento.

Los dos caminos de abordaje del proceso diagnóstico

En cuanto al camino de exploración diagnóstica, los osteópatas suelen 
aplicar dos estrategias distintas: una implica partir del síntoma y remontar 
las causas hacia atrás, y la otra consiste en partir de una mirada global y 
estrechar progresivamente el enfoque a regiones anatómicas clave.

En el primer enfoque, que llamo estrategia de remonte causal, el pro-
ceso comienza con un examen detenido del síntoma en sí. Tomemos el 
ejemplo de un paciente que experimenta dolor en el hombro atribuido a 
la tendinosis del músculo supraespinoso. Para desentrañar los orígenes, 
una investigación más profunda revela fibrosis en la fascia clavipectoral 
que impide el movimiento de la articulación glenohumeral. Profundi-
zando más (“¿de dónde viene esa fibrosis?”), se descubre que una cirugía 
de estómago previa dejó una adherencia. Así, emerge una cadena causal: 
cirugía -> adherencia inducida por la reparación del tejido -> espasmos 
protectores en los músculos del hombro para proteger los órganos de 
las tracciones generadas por esa adherencia -> refuerzo con fibras de 
colágeno en la fascia -> formación de fibrosis que restringe la movilidad 
muscular -> compensación por otros músculos, llevando a una coreo-
grafía muscular alterada -> desalineación causante de la tendinosis -> 
ocasionando dolor.

Por otro lado, la estrategia de focalización anatómica comienza con una 
evaluación más amplia, ignorando momentáneamente el síntoma. Para esto, 
ejecuto algún test global, que me indica qué región del cuerpo está más afec-
tada. Quizás encuentro que la región más afectada es la esfera abdominal. 



Leandro Howlin

246

Entonces, hago una evaluación un poco más acotada de esa región, con tests 
denominados “locales”. Alguno de esos tests me indica que la esfera abdo-
minal está más afectada en la zona del estómago. Pruebas específicas sub-
siguientes señalan el problema en la parte superior del estómago, y además 
revelan un problema ligamentoso en lugar de uno parenquimatoso, es decir, 
que el problema no está en el estómago en sí mismo, sino en sus fijaciones. 
Finalmente, un test diferencial proporciona precisión e identifica una adhe-
rencia en el ligamento gastroesplénico que restringe el movimiento de flexión 
del estómago45.

Con frecuencia, el camino diagnóstico adopta una forma híbrida, com-
binando elementos tanto de remonte desde el síntoma como de focaliza-
ción desde una impresión global. Podría refinar simultáneamente desde una 
visión global hasta un área específica mientras remonta desde el síntoma, o 
viceversa, creando un camino entrelazado. El objetivo final, independiente-
mente del enfoque implementado, sigue siendo descubrir una cadena dis-
funcional común.

En esencia, el camino de remonte causal desde el síntoma es deductivo, 
y el camino focalizador desde la impresión global es sensorial. En un hipo-
téticamente caso puro de remonte causal, puedo efectuarlo solo con conoci-
miento de la anatomía y fisiología, y preguntas sobre eventos históricos en 
la vida del paciente. En un hipotético caso puro de focalización anatómica 
desde una impresión global, no necesito ni deducir ni hacer preguntas: el re-
sultado de cada instancia de test o escucha me va focalizando en una región. 
En la clínica cotidiana, por supuesto, estas dos herramientas -deducción y 
sensación- no solo se entremezclan, sino que se corrigen la una a la otra: 
pregunto, testeo, infiero, escucho, pregunto otra vez, escucho en otro lado. 

Ambos caminos son igual de válidos, pero es necesario percatarse que 
los dos caminos tienen metas distintas. El camino de remonte causal es 
histórico: descubre procedencias e influencias hacia el pasado. El camino 
de focalización anatómica es presente: revela la situación actual46. El os-
teópata remonta la cadena causal en el tiempo, pero focaliza en una región 
del espacio.

45	  Soy consciente de que el uso de la palabra “diferencial” aquí puede generar confusiones, ya que 
anteriormente confronté el diagnóstico etiológico de la osteopatía con el diagnóstico diferencial 
propio de la medicina convencional. Lo cierto es que en la clínica osteopática pueden existir 
pequeñas instancias llamadas de “diagnóstico diferencial”, para confirmar o descartar disfunciones 
presuntas, pero no como una estrategia general, sino como ocurrencias circunstanciales.

46	  La escucha puede darme pistas sobre eventos pasados. Por ejemplo, puedo percibir si algo le sucedió 
al peciente algún tiempo atrás. Sin embargo, lo que siento no es el pasado sino los resabios actuales. 
En el caso de un evento emocional, lo que percibo son los mecanismos de protección actuales que 
deduzco fueron establecidos o sensibilizados hace tanto tiempo por un evento de tal o cual tipo.



247

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El primer camino lleva a las disfunciones primarias. El segundo camino 
lleva a la preponderante. Es necesario reconocer esta distinción porque, si 
bien muchas veces coinciden, ni las disfunciones primarias son siempre pre-
ponderantes, ni las preponderantes son siempre primarias.

En caso de no coincidir, además de descubrir la cadena causal y la zona 
de mayor influencia actual, el osteópata debe investigar por qué la disfunción 
primaria no es preponderante o por qué la preponderante no es primaria.

Remonte causal

Abordajes

Focalización anatómica

Punto de partida Cuadro sintomático

Método Deductivo

Procedimiento
De cada síntoma o disfunción, 

buscar recursivamente las 
disfunciones o eventos que 

la causaron

Ámbito Histórico

Qué determina
Las disfunciones primarias, y 

cómo originaron la cadena 
disfuncional

Test global

Sensorial

De cada región anatómica, 
determinar la subregión 

que presenta la alteración 
más significativa

Actual

Las disfunciones preponderantes, 
y cómo sostienen la cadena 

disfuncional

En el ejemplo proporcionado, ambos caminos diagnósticos convergie-
ron en el mismo resultado: la adherencia en el tejido fascial adyacente al 
estómago. Esta coincidencia no es habitual. En este caso en particular, coin-
ciden porque la primaria es la preponderante, y porque la cadena es de una 
sencillez que no suele encontrarse en la clínica cotidiana.

La estrategia de remonte causal es fundamental para reconstruir la ca-
dena etiológica. El camino de focalización anatómica sirve para encontrar 
un eslabón o confirmar su existencia. Dada nuestra perspectiva, donde el 
objetivo del diagnóstico osteopático es reconstruir la cadena etiológica, el 
camino de remonte causal hacia atrás se convierte en una ruta obligatoria.

Dicho esto, existen osteópatas que no hacen un proceso de remonte cau-
sal, y, por lo tanto, no llegan a las causas. Simplemente, focalizan desde un 
test global hasta llegar a una disfunción específica y corrigen. A veces el 
proceso incluye un retesteo desde global, que los lleva a un destino nuevo, 



Leandro Howlin

248

y corrigen otra vez. En este caso, el diagnóstico y tratamiento se van al-
ternando, en un modo de prueba y error. Según nuestra visión, aplicar un 
tratamiento sin conocer la cadena disfuncional es imprudente. Por un lado, 
podemos estar corrigiendo cosas que no debemos corregir. Por otro, si no 
conocemos las disfunciones primarias, no podemos garantizar que el pro-
blema no vaya a reincidir o reaparecer en otro lado. Parecería que este tipo 
de praxis no cumple con el principio de “tratar la causa y no el síntoma”. Es 
más, este suele ser el caso que teníamos en mente cuando denunciamos que 
muchas veces la escucha reemplaza al razonamiento clínico.

Para completar el diagnóstico, no es suficiente tener una cadena comple-
tamente ensamblada. Hay todavía un paso más que es crucial en el proceso. 
Cuando creemos que la cadena está completa y no tiene eslabones faltantes, 
cambiamos nuestro enfoque, marcando la conclusión de la fase etiológica y 
el inicio de una fase teleológica. Conocemos las disfunciones primarias, y, 
por lo tanto, entendemos cómo se originó la cadena disfuncional. Sin em-
bargo, la tarea posterior es asegurarse de por qué el cuerpo instauró tanto las 
disfunciones primarias como todos los eslabones sucesivos. 

Este paso no es redundante. Por ejemplo, podríamos encontrar en un 
caso que la causa primigenia de cierto dolor de rodilla es que la paciente 
es costurera, y su trabajo la obliga a pasar mucho tiempo sentada en una 
posición nociva. Quizás hayamos encontrado la cadena completa, desde el 
tipo de postura, con la espalda arqueada hacia adelante, un pie en el pedal 
y la otra pierna activando la rodillera de elevación del prensatelas, hasta el 
dolor actual. Al ver que el tipo de dolor y los músculos afectados encajan 
perfectamente con el tipo de movimiento necesario para activar la rodillera, 
casi inmediatamente asumimos que esa acción repetida es la causa del dolor. 
Sin embargo, debemos entender una cosa más: ¿por qué los otros millones 
de costureras que hay en el mundo no muestran todas un síndrome similar? 
Algo debe haber de particular en este caso.

Ciertas disfunciones o eslabones podrían servir como mecanismos de 
protección, y antes de corregirlos, es imperativo entender qué busca prote-
ger el cuerpo. Lo que nos lleva al próximo punto.

El criterio de autocuración

Entender por qué el cuerpo no logra sanar es fundamental en osteopatía. 
Aquí, la búsqueda se orienta hacia una disfunción “perpetuante”, aquella que 
obstruye el mecanismo de autocuración. Esta disfunción perpetuante puede 
ser primaria, predominante, ambas o ninguna. Una fractura resultante de un 



249

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

traumatismo sirve como ejemplo de una disfunción primaria, predominante 
y perpetuante.

En ciertos casos, el problema no es que el mecanismo no esté funcionan-
do, sino que no ha transcurrido suficiente tiempo. Por ejemplo, si alguien 
se hizo un hematoma al caerse de la bicicleta ayer, el mecanismo de auto-
curación está en funcionamiento, pero no ha tenido tiempo suficiente para 
completar el proceso de reparación (el hematoma en sí mismo indica una 
curación en curso).

En otras ocasiones, el daño puede ser tan grave que supera la capacidad 
del cuerpo para recuperarse.

Pero a menudo el cuerpo no está sanando, aunque ya debería haber po-
dido hacerlo. Entonces profundizamos para encontrar qué está deteniendo 
el proceso de autocuración. Por un lado, esto nos ayuda a facilitar el desblo-
queo del proceso y permitir que el cuerpo retome su autocuración. Por otro, 
porque este impedimento a veces es más esclarecedor que la cadena causal 
en sí misma.

Tomemos, por ejemplo, el dolor crónico de espalda baja debido a un 
espasmo muscular persistente. Si el dolor comenzó después de inclinarse 
para podar las plantas, podría pensarse que es solo una distensión. Aunque 
esta cadena causal tiene sentido, si el dolor persiste durante meses, lo que 
debe llamarnos la atención es por qué no se está curando. Una investiga-
ción más profunda podría revelar una adherencia en el peritoneo debido a 
una cirugía pasada, haciendo que el psoas permanezca en espasmo como 
defensa contra tracciones intraabdominales. Esta tensión continua podría 
haberse agravado por un movimiento específico, convirtiendo un problema 
menor en dolor crónico. Actualmente, el músculo permanece en espasmo 
como un mecanismo de protección, anticipando y previniendo una posible 
tracción similar.

Pero vamos aún más allá. En ocasiones, la persistencia de una cadena 
disfuncional puede no derivar de un mecanismo de autocuración defectuo-
so, sino más bien de su activación intencional para desplegar un mecanismo 
de protección contra un daño mayor. Por ejemplo, si una mujer presenta 
fascitis plantar y tensión en los isquiotibiales, es evidente que la tensión en 
los isquiotibiales está contribuyendo a la fascitis. Sin embargo, comprender 
por qué los isquiotibiales están tensos se vuelve crucial. La paciente podría 
mencionar que esta tensión coincidió con un cambio en su rutina de gimna-
sio, y uno podría inclinarse a atribuir la causa principal a esta modificación 
del ejercicio. Sin embargo, se necesita una comprensión más específica, ya 
que muchas personas pueden hacer la misma rutina de gimnasio sin desa-
rrollar fascitis plantar. Tras una investigación más profunda, podría revelarse 



Leandro Howlin

250

que la paciente se sometió a una cirugía uterina hace años y los isquioti-
biales se están tensando para crear una retroversión pélvica, aliviando la 
tracción que las adherencias en el intestino podrían ejercer. En este escena-
rio, la cadena disfuncional se mantiene deliberadamente por el mecanismo 
de autocuración, priorizando la protección de los órganos internos, aunque 
esto signifique inducir dolor en las plantas de los pies. En ese caso, corregir 
los isquiotibiales o la retroversión podría llevar a diversos resultados: un 
posible retorno de la fascitis (en el mejor de los casos), alguna otra forma de 
compensación, o, en el peor de los casos, la tracción de la adherencia podría 
de hecho causar problemas abdominales, la mismísima situación que el or-
ganismo intenta evitar mediante la tensión en los isquiotibiales.

Esta línea de razonamiento introduce otro criterio para la necesidad del 
camino de remonte causal: sin la visión integral proporcionada por la cade-
na, no podemos discernir cómo se ve afectado el proceso de autocuración. 
Aquellos que se limitan a escuchar sin un razonamiento clínico no están 
haciendo osteopatía, ya que no cumplen con el principio de que “el cuerpo 
tiene capacidad de autocuración” en su función performativa.

Propiedades emergentes de la cadena etiológica

Según nuestra visión, lo que debemos desmantelar es la cadena disfun-
cional, y no las disfunciones. Por supuesto, las disfunciones son eslabones 
de la cadena, y para romper una cadena debo desbaratar uno o más de sus 
eslabones. 

Lo que debemos desmantelar es la 
cadena disfuncional, y no las 

disfunciones.

En este desmantelamiento, también dijimos que algunas de las disfun-
ciones cobran una importancia particular. Las preponderantes deben ser 
desarmadas para desnaturalizar la cadena. Las perpetuantes deben ser des-
armadas para liberar el mecanismo de autocuración. Las primarias deben 
ser desarmadas para evitar que la cadena se vuelva a instalar47.

47	  Este razonamiento es una simplificación a modo ilustrativo, no para prescribir el procedimiento 
clínico, sino para ayudar a entender la diferencia entre esas tres clases de disfunciones. La estrategia 
clínica debe incluir muchas otras consideraciones, dado que la realidad es mucho más compleja. Por 
ejemplo, es necesario tener en cuenta el modelo de diátesis/stress, que implica que a veces no hay una 



251

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Sin embargo, muchas de estas propiedades pueden ser emergentes, es 
decir, efectos de conjunto producidos por la conjunción de dos o más dis-
funciones, y en ese caso no hay, por ejemplo, una disfunción perpetuante, 
sino que la traba al mecanismo de autocuración surge de la interacción 
entre dos o más de las disfunciones existentes, y no se le puede asignar a 
ninguna de ellas tomadas individualmente.

Aquí es donde importa el principio holístico de que el cuerpo es una 
unidad: separar en partes puede conducirme a un callejón sin salida. En la 
medicina convencional, este proceso reduccionista produce el efecto típico 
de alguien que acude al médico a causa de un dolor y, luego de varios estu-
dios, le dicen “usted no tiene nada”. El problema ahí es que no hay ninguna 
parte rota, y para la ciencia reduccionista los efectos del conjunto se dedu-
cen de los efectos de las partes. Si no hay ninguna parte rota o disfuncional, 
no podemos deducir nada sobre el conjunto.

Razonamiento y escucha

En este capítulo parece que nos olvidamos de la escucha.
Definimos y estructuramos un proceso diagnóstico base (el diagnóstico 

etiotrópico) con dos variaciones estratégicas (el remonte causal mediante 
conocimiento fisiológico y la focalización anatómica mediante tests).

Podría esperarse que en los próximos capítulos despleguemos un pro-
ceso diagnóstico alternativo usando la escucha, pero eso no va a suceder, 
porque el diagnóstico mediante escucha utiliza exactamente los mismos 
procedimientos y criterios. 

Es que es justamente esta filosofía clínica la que le brinda a la osteo-
patía toda su eficacia y eficiencia. No son las técnicas, ni las maniobras, ni 
ninguna especie de sexto sentido para captar sutilidades, sino este tipo de 
razonamiento: el buscar las causas de los acontecimientos, el preferir una 
comprensión individualizada en vez de apelar a estadísticas genéricas, el 
respeto y la confianza en los mecanismos de autocuración del cuerpo, la 
inclusión de las esferas mentales y emocionales además de la física, y la 
atención en las vías de intercambio y comunicación internas.

La escucha se da cuando se produce una automatización tanto de la de-
ducción fisiológica clínica como de los test focalizadores. Esta automatiza-
ción sucede cuando esos dos procesos se corporizan, se meten en el cuerpo. 

disfunción primaria, sino un efecto disfuncional primario, como efecto emergente de la concurrencia 
de dos o más disfunciones, ninguna de las cuales podría considerarse, por sí misma, como primaria.



Leandro Howlin

252

Y si ya vimos que estas dos estrategias de diagnóstico a veces se inter-
calan y a veces directamente se funden, el hecho de que se corporicen en 
un mismo escenario (el cuerpo), tiende a facilitar su convergencia aún más.

Veamos cómo se interpenetran cuerpo y mente, y cómo se encapsulan y 
encarnan las distintas estrategias de diagnóstico.



253

13. La fase de cognición

Si en la fase de sensación dijimos que sucede una ubicación de los es-
tímulos de acuerdo con parámetros espaciales no geométricos (una topo-
logización) y en la fase de percepción un agrupamiento de estímulos en 
entidades (una ontologización), en la fase de cognición sobreviene una ela-
boración de las relaciones de esas entidades entre sí y con el todo, y vamos a 
llamar a ese proceso una mereologización. La mereología (del griego μερος, 
“parte”) es la teoría de las relaciones entre partes: de las relaciones de las 
partes con el todo y de las relaciones de parte a parte dentro de un todo. 
Analiza lo que significa ser parte de un todo y ser un conjunto.

La mereologización consta de tres desarrollos: una contextualización (la 
interpretación de una parte en tanto parte de un todo), una revelación de 
correspondencias (el descubrimiento de relaciones de correlación, simul-
taneidad, co-variación o causalidad entre partes, propiedades y acciones) y 
una sinergización (la caracterización del todo en tanto unión de sus partes).

En cuanto a la ubicación, los procesos de la fase de cognición producen 
la conversión de coordenadas para ubicar las entidades en el espacio tridi-
mensional, no ya desde un punto de vista egolocalizado, sino alolocalizado.

Dijimos, siguiendo a varios autores (Reed, Klatzky, and Halgren, 2005; 
y Chan and Newell, 2008), que en la fase de sensación sucede un where 
processing, y en la fase de percepción un what processing. No hay una no-
menclatura equivalente para el procesamiento que sobreviene en la fase de 
cognición. Pensamos en llamarlo why processing, para mantener la coheren-
cia lingüística, pero why (que implica relaciones de causalidad) no alcanza 
para abarcar todas las relaciones que se descubren en esta fase. Más correcto 
sería llamarlo why, how and what-for processing. O incluso why, how, what-
for, whither and whence processing. Por una cuestión de simplicidad, vamos a 
llamarlo whence and whither processing (de dónde y hacia dónde).

La primera fase, la sensación, nos provee estímulos según propiedades 
intensivas. En la segunda fase, la percepción, una evaluación y comparación 
entre esas distintas variables permite definir entidades. La tercera fase, la 



Leandro Howlin

254

cognición, irá un paso más allá, tomando las entidades (en este caso, las 
estructuras anatómicas) y sus movimientos provistos por la percepción y 
deduciendo relaciones, tanto contiguas como de largo alcance. Es decir, en la 
escucha, la fase de cognición recibe el esquema distal de la fase de percepción 
y lo procesa estableciendo relaciones entre las distintas partes y con el todo 
para integrar y alolocalizar todos los estímulos, y produce un modelo tridi-
mensional de entidades y relaciones, que llamamos exoesquema somático.

Glosario: cognición

Cognición: En el contexto de este trabajo, la tercera fase de la 
sensopercepción, luego de la sensación y la percepción. La fase en 
la que los estímulos egolocalizados e identificados en las fases 
anteriores son analizados en sus relaciones entre ellos y con el 
entorno, sobre todo en relaciones de causalidad. Es donde sucede 
el "whence and whither processing".

Por lo tanto, en la cognición, como en las dos fases anteriores, utilizo 
un mapa recuperado de memoria para realizar un reconocimiento rápido 
de patrones que libere parte del procesamiento secuencial. La cognición 
recibe de la percepción un esquema distal, con entidades identificadas y 
localizadas, recupera de la memoria un mapa mereológico, corresponde las 
entidades sensopercibidas con las del mapa, y arma un esquema exosomá-
tico con las entidades y sus relaciones, tanto entre ellas como con el todo, 
de manera de formar un bosquejo completo del funcionamiento del cuerpo 
del paciente. Paralelamente, mientras el esquema ya va siendo procesado en 
la cognición, el esquema exosomático computado modula la memoria del 
mapa mereológico para actualizarlo con las últimas deducciones y descubri-
mientos que no estaban representadas en él.



255

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Procesos Mentales

Del exterior

De memoria

Esquema proximal

Esquema distal

Esquema 
exosomático

Mapa
mereológico

Sensación

Percepción

Cognición

Completeza y causalización

audit

Estímulos

El mapa mereológico mapea las estructuras anatómicas y movimientos 
identificados en la percepción de acuerdo a las peculiaridades de las rela-
ciones a derivar y de sus posibles desviaciones. Por lo tanto, la exactitud 
y operatividad del mapa dependen no solo de la práctica sensoperceptiva, 
sino también de los conocimientos de fisiología y de patología. Así como el 
osteópata debe ser un experto en las estructuras del cuerpo, también debe 
conocer en detalle las funciones naturales y exóticas de cada estructura y 
conjuntos de estructuras. 



Leandro Howlin

256

Glosario: mapa mereológico

Mapa mereológico: Conjunto organizado de información 
en memoria que permite predecir, gracias a reconocimiento de 
patrones, relaciones mereológicas entre las entidades percibidas, 
y que completa (o suplanta, en caso de encapsulación) al 
procesamiento deductivo.

La escucha como parte del diagnóstico

En este sentido, la cognición parecería proveer, en último término, el 
diagnóstico mismo, en el sentido particular que le da la osteopatía a este 
término, vale decir, no la detección de enfermedades o condiciones, sino la 
codificación de estrategias y modos de funcionamiento de este cuerpo en 
particular.

Sin embargo, en este punto debemos ser cautos, porque cierta parte de 
la fase de cognición sucede fuera de la sensopercepción, y allí nos estamos 
alejando de la escucha. El diagnóstico se produce pensando, y pensar viene 
después de sentir. La escucha es sentir. Solo cuando hayamos reconocido la 
política del cuerpo del paciente, las elecciones adaptativas y las disfunciones 
y queremos buscar el mejor curso de acción, es cuando es tiempo de pensar. 

La escucha es parte del diagnóstico, pero también sucede fuera de él. De 
la misma manera, la escucha no es el examen físico. Es parte del examen fí-
sico, pero no solo eso. La escucha se desarrolla transversalmente a las etapas 
temporales de la sesión, es parte integral de todas ellas y además les brinda 
continuidad, las aglutina entre sí. 

Dijimos que una sesión osteopática típica tiene 4 partes: la anamnesis, 
la exploración física, el diagnóstico y el tratamiento. Esta organización se-
cuencial en cuatro fases es conceptual, pero dista mucho de ser fidedigna. 
En la realidad, las cuatro etapas se mezclan, se superponen, se fragmen-
tan y, sobre todo, se influyen mutuamente. En medio del examen físico, el 
paciente puede recordar y transmitir un antecedente médico que debería 
haber sido parte de la anamnesis. El razonamiento durante el diagnóstico 
puede revelarnos una posible disfunción no contemplada, que luego vamos 
a corroborar con escucha. Durante el tratamiento, la liberación de cierta 
tensión puede descubrir una escucha antes velada, que nos insta a repensar 
la cadena etiológica.



257

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

En particular, el examen físico y el diagnóstico se intersecan continua-
mente. Si bien suele haber un momento de la sesión donde razono y armo 
la cadena etiológica, el examen físico y el diagnóstico se van guiando el uno 
al otro durante sus propias fases, y acaso migrando gradualmente de una a 
otra. Esta interinfluencia se organiza de una manera gradual; el principio 
de la fase de examen físico está caracterizado por recepción pura, sin nada 
a qué asimilar cada estímulo recibido, y al final es casi razonamiento puro, 
entrando gradualmente en la fase de diagnóstico y armando el rompecabe-
zas de causalidades y correspondencias. En el medio, cada uno de los dos 
procedimientos va apuntalando al otro.

Es importante resaltar esta particularidad. Mucha gente al hablar de la 
escucha se refiere a la herramienta de adquisición de datos que impregna 
la fase de examen físico y que completa a la anamnesis. Para ellos, es una 
parte del examen físico. Para nosotros, la escucha escapa de esa aplicación 
y se convierte en una herramienta que penetra todas las otras fases, tanto 
de diagnóstico como de tratamiento. Es un dispositivo que nos permite 
no solo obtener información, sino también monitorear y regular el pensar 
y el hacer.

Pero, además, la escucha genera una fusión somática, y esta fusión somá-
tica produce en el paciente una afinación somática, y esta afinación somá-
tica no solo brinda una base para que el tratamiento sea efectivo, sino que 
muchas veces es de por sí terapéutica. El tratamiento consiste en técnicas 
diversas orientadas a generar un efecto o una respuesta, pero la escucha está 
siempre ahí, no solo guiando las técnicas, sino además estableciendo un 
estado somatopsíquico no ordinario que cataliza el restablecimiento de la 
salud al optimizar los mecanismos de adaptación del cuerpo. 

La parte de la cognición que es parte de la 
escucha

	
Queremos enfrentarnos ahora a una incoherencia que venimos soste-

niendo. Por un lado, dijimos que la escucha, en tanto sensopercepción, tiene 
tres fases: sensación, percepción y cognición. Pero por otro, dijimos que la 
cognición es pensar y, por lo tanto, no es parte de la escucha. Sin embargo, 
sabemos que en la escucha ocurre un fenómeno inconsciente que, si bien 
no podemos emparejar al diagnóstico propiamente dicho, claramente nos 
orienta hacia él. 

La cognición incluye tanto procesos conscientes de producción de co-
nocimiento (deducción, por ponerle un nombre) como inconscientes (in-
ducción o intuición). La inferencia deductiva es arribar a una conclusión 



Leandro Howlin

258

a partir de aplicar reglas genéricas a premisas particulares. La inferencia 
inductiva deriva reglas genéricas a partir de la observación de fenómenos 
individuales. Por otra parte, se pueden generar nuevas predicciones y ex-
plicaciones mediante el razonamiento analógico, mediante el cual las rela-
ciones de un dominio se mapean sobre otro dominio. De alguna manera, 
en el pensamiento analógico un territorio se transforma en mapa de otro 
territorio.

Para entender esta faceta inconsciente de la cognición, y en particular en 
cuanto respecta a la escucha, tenemos que hablar de tres conceptos clave: pe-
netración cognitiva, encapsulación de conocimientos y penetración somática. 
Y la penetración enactiva, que es la suma de la cognitiva y la somática.

Glosario: consciencia, inconsciente

Consciencia: Conocimiento de que algo sucede o existe. 
Según Freud: "órgano sensorial para la percepción de cualidades 
psíquicas".

Conciencia: Conocimiento del bien y del mal que permite a 
una persona realizar juicios morales.

Proceso inconsciente: Cualquier proceso psíquico que no 
aflora a la consciencia, aun si a veces modifica la conducta.

Penetración cognitiva

Se llama “penetración cognitiva” a la influencia de factores cognitivos 
en aspectos sensoriales de la percepción. En sentido restringido, procesa-
mientos mentales inconscientes que catalogan o completan los estímulos 
percibidos. En sentido ampliado, la posibilidad de que las experiencias 
perceptuales sean influidas por creencias, expectativas, emociones u otros 
estados mentales anteriores. Procesos cognitivos que penetran los procesos 
perceptivos, es decir, que algunas cosas que creemos percibir son en realidad 
creadas por nuestra mente. 

El peso de estos mecanismos en el proceso de percepción es mayor de lo 
que nos imaginamos. Creemos que el mundo es como lo percibimos, o que 
la representación que nos proveen nuestros órganos de los sentidos son una 
imagen fiel de la realidad, pero esto está muy lejos de ser verdad. La mayoría 
de lo que percibimos es una ilusión.



259

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Chris Frith (2007), basándose en una idea de Maturana y Varela (1984), 
propone un experimento interesante. Cada ojo posee un punto ciego despro-
visto de fotorreceptores, ubicado en el punto donde el nervio óptico entra 
en el globo ocular. Esta ausencia de células sensibles a la luz crea una brecha 
en nuestro campo visual que normalmente no notamos porque el cerebro 
inventa algo para llenar esa región de nuestro campo visual. Para presenciar 
este punto ciego de primera mano, podemos realizar un experimento muy 
sencillo. Ponemos nuestro dedo índice derecho frente a nosotros y lo mi-
ramos. Cerramos el ojo izquierdo y gradualmente movemos el dedo hacia 
el lado derecho mientras mantenemos la mirada hacia adelante. Evitamos 
seguir el dedo con la mirada, de modo que el dedo se mueva hacia la visión 
periférica. En cierto ángulo, aproximadamente 15 grados fuera del centro, el 
dedo desaparece de la vista, solo para reaparecer a medida que se mueve más 
allá de este umbral invisible. Lo traemos de vuelta al punto ciego y prestamos 
atención a la visión periférica. En lugar de encontrar un vacío o un punto 
negro donde el dedo desaparece, nuestro cerebro llena creativamente este 
hueco con el contexto visual circundante. Por ejemplo, si estamos mirando 
un parque, el área dentro del punto ciego adopta sin problemas la apariencia 
de los árboles, con el color y el movimiento de las hojas, como si el dedo 
hubiera sido suplantado por el paisaje mismo. Si la imagen que percibimos 
fuera la realmente captada por los sentidos, deberíamos ver un punto negro 
en medio de la escena. Esta experiencia desafía la suposición de que nues-
tra percepción visual refleja directamente la entrada sensorial, sugiriendo, en 
cambio, que el cerebro construye activamente nuestra realidad visual, llenan-
do los huecos con contenido inferido o imaginado.

Pensemos en otro ejemplo: el que da Lisa Feldman Barrett hablando del 
arco iris. El arco iris se forma por una difracción de la luz, que genera una 
divergencia angular según la longitud de onda. En un extremo del arco iris 
la luz tiene una longitud de onda de 618-780 nm, equivalente a rojo. En el 
otro extremo, la luz se propaga en ondas entre 320 y 427 nm, equivalente a 
violeta. Más allá de los extremos, la luz toma valores infrarrojos o ultravio-
letas, no percibibles por el ojo humano. Entre los dos extremos, a lo ancho 
del arco iris, la longitud de onda va variando gradualmente, en un degradé 
perfecto. Sin embargo, lo vemos como si hubiera 7 colores. Los colores son 
una construcción conceptual, asociando el concepto “rojo” a la luz que tiene 
una longitud de onda vecina de 700 nm, pero pueden variar levemente de 
persona a persona. 

De hecho, la idea de que el arco iris tiene 7 colores es un invento de 
Newton. En sus primeros trabajos sobre óptica, Newton dividió el arco iris 
en cinco colores. Más tarde, en un intento de emparejar la teoría de la luz 
con la teoría de la música (en una vena muy pitagórica) agrandó la cantidad 



Leandro Howlin

260

de colores a siete, uno para cada nota musical.48 En otras culturas, con gra-
nularidades lingüístico-cromáticas distintas, donde Newton no tuvo tanto 
influencia, la cantidad de colores del arco iris es distinta. De hecho, antes de 
Newton, el arco iris tenía cinco colores.

Lo notable es que esta digitalización propuesta por Newton no es solo 
gnoseológica, sino que se torna ontológica: vemos siete franjas de colores, 
cuando deberíamos ver un degradé continuo.

Como otra ilustración, existe un fenómeno llamado constancia de color. 
Los objetos que vemos parecen tener siempre el mismo color, aunque la 
iluminación cambie. Esto puede no parecer extraño, porque creemos que el 
objeto es de determinado color. Pero el color que le asignamos a un objeto 
es un resultado de la suma de longitudes de onda de luz que refleja su super-
ficie, y, por lo tanto, esperaríamos que al cambiar la fuente de luz (por ejem-
plo, de luz solar exterior a luz artificial interior, o al atravesar la sombra de 
los árboles caminando por la calle), los objetos deberían percibirse con otros 
colores. Y, sin embargo, los colores de cada objeto nos aparecen constantes. 
Los estímulos que llegan a los sentidos varían, pero la imagen producida en 
nuestra consciencia es persistente. Los colores de las cosas son creados en la 
mente. La percepción no es una foto, sino una recreación. La sensación no 
es una mera recepción de estímulos, sino una performance. En nuestra vi-
sión del mundo hay más creado por nosotros que recibido por los sentidos.

Más allá de esta constancia sostenida artificialmente, la percepción de 
color es casi toda construida. En el ojo hay dos tipos de sensores de luz; 
conos y bastones. Los conos captan colores, los bastones solo intensidad 
de luz, es decir, el equivalente de blanco y negro. Hay muchos menos co-
nos disponibles que bastones (6 millones contra 120 millones). Si bien hay 
conos en toda la retina, la gran mayoría se concentra alrededor de la fóvea, 
que es el centro del campo visual. Esto significa que captamos color casi 
exclusivamente en el centro de la imagen. La visión periférica es práctica-
mente blanco y negro. Sin embargo, tenemos la sensación de que es en color. 
Cuando estoy en el parque, mirando a mi tía Fefe que me habla frente a mí, 
mis conos captan los colores del rostro y el cabello de mi tía. Los árboles y 
el cielo de alrededor solo reflejan luz hacia mis bastones (y algunos conos 
esporádicos dispersos en la retina), y solo los percibo blanco y negro, o con 
una saturación mínima de color. Sin embargo, tengo la sensación del verde 
alrededor y el celeste arriba. Ese verde y ese celeste son construidos por 
mi mente; no los estoy percibiendo en este momento. Los percibí antes, 
cuando pasé mi visión central por ellos, y mi mente los recrea a partir de esa 
memoria (y los pocos conos periféricos esporádicos), pero ese verde no es 

48	  ¿No les parecía de chicos que eso del color índigo era traído de los pelos?



261

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

un estímulo presente, sino uno que viene del pasado. Si de pronto un árbol a 
mi derecha cambiara de color (de verde a rojo, supongamos), yo no me daría 
cuenta a menos que volviera a posar mi vista en él. Si mi tío Patán entra de 
repente en mi visión periférica desde el costado, no sé el color de su ropa 
hasta que se acerca a Fefe y penetra en mi visión central49. 

En la mayor parte de la imagen, es muy poca la información de color 
realmente percibida. El patrón de color de la escena circundante es toma-
do de memoria y mantenido artificialmente. Mientras escribo esto, estoy 
mirando las letras y la única información de color que penetra por mis 
bastones es muy focal, es solo las letras sobre la hoja blanca. Sin embargo, 
mi visión periférica (las paredes de mi habitación, la biblioteca, los libros, 
la ventana) parece estar en color todo el tiempo. Aunque no lo parezca, esa 
policromía periférica es una ilusión.

Esto es lo que se llama “penetración cognitiva”: un proceso cognitivo 
completamente inconsciente que penetra la percepción.

Mente

Cuerpo

Exterior SensopercepciónSensopercepciónSensopercepción

Penetra
ción

cognitiv
a

49	  “El campo visual de un ojo derecho típico se extiende hasta 110 grados a la derecha del centro, 
pero un objeto de tamaño moderado no muestra ningún color cromático más allá de los 65 
grados, y el rojo y el verde no están disponibles más allá de los 40 grados. A medida que uno 
pasa los 10 grados a la derecha del centro, tanto el color como la forma comienzan a perder 
claridad”. (Hardin, 1988)



Leandro Howlin

262

Si la vista está altamente penetrada por mecanismos cognitivos, el tacto 
lo está mucho más. En la exploración háptica, cuando tomo una botella 
entre mis manos con los ojos cerrados, tengo en la mente una imagen com-
pleta de la botella, aun si no recorrí toda su superficie. La imagen táctil de 
la botella es casi en su totalidad una reconstrucción a partir de repositorios 
de la memoria. 

Para experimentar esta penetración cognitiva táctil, propongo un ejer-
cicio robado de una idea de Merleau-Ponty. Nos sentamos en una silla. 
En nuestra espalda sentimos el contacto con el respaldo de la silla. Ahora 
nos incorporamos un poco, de manera de separarnos del respaldo. Si nos 
movemos lentamente hacia atrás, prestando atención al espacio detrás de 
la espalda, vamos a sentir la presencia del respaldo de la silla antes de 
hacer contacto con él. No el respaldo, sino su presencia. Podemos sentir 
el espacio detrás de la espalda. Es una sensación táctil que no utiliza ni 
exteroceptores, ni propioceptores, ni interoceptores, y se logra solamente 
por penetración cognitiva.

Esta ilusión perceptiva, donde lo que uno cree estar percibiendo, en rea-
lidad está siendo inventado por uno mismo, es lo que Lisa Feldman Barrett 
llama “predicción”. El cerebro inventa esa percepción basándose en memo-
ria y en lo esperable (que incluye cálculos inconscientes de probabilidad, de 
trayectorias, de conocimiento genérico del mundo). La ceguera inatencio-
nal de la que hablamos antes (el gorila que no veíamos entre los jugadores 
de básquet) es una muestra de un estímulo que no es percibido y que, al no 
haber sido explorado con anterioridad, no puede ser predicho.

Simons y Chabris (1999) realizan un experimento interesante y presen-
tan otro video, similar al del gorila, salvo que lo que cambia en este caso es el 
color de la cortina del fondo, que al principio es roja y cambia gradualmente 
a amarillo. Dado que no estamos prestando atención al fondo, a lo largo de 
toda la escena percibimos la cortina como roja. Ese color rojo, por supuesto, 
no es percibido sino predicho por la cognición, de acuerdo a la percepción 
inicial.

Esta penetración cognitiva va aún más allá. Recordemos el juego de la 
letra trazada en la espalda. Supongamos que el juego consiste en que me 
tracen la letra en la espalda y yo después la tengo que reproducir en un 
papel. Si lo que me dibujan en la espalda es una letra del alfabeto, la proba-
bilidad de acierto es altísima. Pero si lo que me dibujan son kines mayas, la 
probabilidad desciende casi a cero. Salvo, por supuesto, que yo sea un exper-
to en kines mayas. Es decir, si yo sé que lo que me van a trazar en la espalda 
es una letra, yo percibo una letra. Eso es posible por penetración cognitiva y 
reconocimiento de patrones.



263

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La penetración de predicciones cognitivas en la sensopercepción es un 
mecanismo altamente eficiente. Puede producir errores, por supuesto, desvia-
ciones de la percepción respecto de la realidad, como cuando no veíamos el 
gorila que pasaba por delante de nuestros ojos, pero en general la predicción 
es asombrosamente acertada. La prueba está en que es muy difícil ingeniar 
un experimento (como el de la punta del dedo o el del gorila) donde uno se 
dé cuenta de que la visión periférica no es real. En la vida cotidiana no hay 
ningún momento en que nos percatemos de estas inadecuaciones de la per-
cepción a la realidad, y andamos por la vida creyendo que lo que percibimos 
es el mundo real y no una proyección de nuestra mente.

Encapsulación de conocimientos

La noción de encapsulación del conocimiento fue introducida por 
Schmidt y Boshuizen (1992). Ellos lo definen de esta manera:

La encapsulación del conocimiento es un mecanismo de aprendizaje que se 
puede definir como la subsunción o empaquetado de proposiciones y conceptos de-
tallados de bajo nivel y sus interrelaciones en una red asociativa, bajo un número 
menor de proposiciones de alto nivel con el mismo poder explicativo. (Schmidt y 
Boshuizen, 1992).

Intentando simplificar un poco esa definición tan abstracta, diría que 
es un mecanismo de aprendizaje que permite reunir en un paquete a todos 
los elementos que a un cierto nivel de abstracción funcionan como una 
entidad, de manera de operar directamente sobre esa entidad condensada 
de nivel superior sin necesidad de preocuparse por sus elementos internos 
y sus relaciones. 

Ni siquiera este intento de simplificación es muy claro. Démosle otra 
vuelta de tuerca. Digamos en principio que la encapsulación es un método 
para hacer que un sistema complejo sea más fácil de manejar. Uno puede 
utilizar un concepto contenedor sin preocuparse por los detalles internos y 
las complejidades del sistema. Aunque no lo parezca, es un concepto senci-
llo, pero difícil de explicar. Intentemos mostrarlo con un ejemplo.

En matemática, por ejemplo, multiplicar una cantidad por un número 
n consiste en la suma de dicha cantidad repetida n veces. Al aprender esa 
operación por primera vez, nuestros maestros nos la hacen relacionar con 
la suma para poder entender de qué se trata. Algunos métodos de ense-
ñanza, por añadidura, utilizan ejercicios de sumas iteradas comparándolas 
con operaciones de multiplicación, con el objeto de asimilar el significado 



Leandro Howlin

264

de esta última operación. Pero con el uso repetido de la multiplicación, el 
concepto de suma iterada se diluye, y comenzamos a usar la operación de 
multiplicación sin recurrir a la imagen de sumas iteradas. Decimos que el 
concepto de multiplicación se encapsuló, y para operar ya no necesitamos 
adentrarnos en sus componentes.

Más adelante, aprendemos también la operación de exponenciación, 
como un concepto de multiplicación iterada. Eventualmente, la exponen-
ciación se encapsulará también, lo que muestra que los conceptos pueden 
encapsularse indefinidamente en niveles superiores progresivos.

Esta encapsulación se da en cualquier disciplina que estudie fenómenos 
complejos. En osteopatía, por ejemplo, podríamos escuchar esta conversa-
ción entre dos terapeutas:

- ¿Le hiciste tres esferas?
- Sí. Me dio tórax.
Este intercambio sencillo esconde un montón de encapsulaciones de 

conocimientos (y, por lo tanto, suena críptico a los profanos). Si quisiéramos 
reproducir el mismo diálogo sin conceptos encapsulados, podríamos pensar 
en algo así:

- ¿Probaste de poner la mano en las tres principales regiones operativas para 
ver si en alguna se siente una distribución tensional o patrón de actividad que 
destaque?

- Sí. Comparé las tres, y me pareció que la región del tórax tenía una vitali-
dad distinta, y que cuando inhibía las otras dos no había cambios.

Antes, al decir “tres esferas” los hablantes estaban encapsulando el me-
canismo y expectativas de un test particular, con todos sus pasos. Y al decir 
“me dio tórax” estaban encapsulando todos los resultados que se habían ob-
tenido. Los osteópatas pueden utilizar el concepto englobador “tres esferas” 
sin preocuparse de todos los elementos que conforman el test. Si vamos aún 
más lejos, incluso el segundo diálogo está lleno de encapsulaciones: regiones 
operativas, distribución tensional, patrón de actividad, vitalidad, inhibir, son 
todos conceptos que deberían explicarse a alguien que no es osteópata.

Glosario: encapsulación de conocimientos

Encapsulación de conocimientos: Efecto del aprendizaje 
que consiste en tomar un conjunto de conceptos de bajo nivel y 
tratarlos como una sola entidad de alto nivel, de manera de operar 
directamente sobre sus propiedades y métodos exteriores como 
una caja negra, sin considerar el comportamiento de las partes.



265

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La encapsulación es a la vez una abstracción desde los elementos atómi-
cos a estructuras contenedoras y un análisis del todo para su división con-
ceptual en partes significativas. Una bicicleta, por ejemplo, comprende unos 
cientos de piezas. Intentar reparar o mantener una bicicleta sin agrupar 
conjuntos de piezas en conjuntos operativos sería imposible. La encapsula-
ción incluye un modo bottom-up, de agrupamiento de conjuntos de piezas 
contiguas individuales, por ejemplo, la manija del freno (que agrupa una 
vara de metal, una bisagra, un cable, un contacto), y un modo top-down, de 
división del conjunto universal bicicleta de acuerdo con criterios de utilidad, 
por ejemplo, decimos que la bicicleta está formada por el marco, las ruedas, 
el manubrio, el asiento, el sistema de transmisión y el sistema de freno. Si 
a partir del conjunto “manija del freno” seguimos haciendo una condensa-
ción bottom-up con otras unidades operativas relacionadas por contigüidad 
o función, y de la división “sistema de freno” continuamos haciendo una 
disección top-down, dividiéndolo en sus componentes, en algún momento 
ambos caminos llegarán a la misma estructuración. Tanto la aglomeración 
bottom-up como la división top-down deben ser significativas para que la 
encapsulación sea útil.

La encapsulación puede incluir procesos complejos. Para los biólogos, el 
concepto ósmosis encapsula conocimientos de la estructura de membranas, 
la propiedad de permeabilidad, los conceptos de solución, de concentración 
y de difusión, y permite que, al hacer análisis o experimentos en el campo 
de la biología, puedan utilizar el concepto de ósmosis como una caja negra, 
sin preocuparse por los fenómenos que la constituyen. Para los entrenadores 
físicos, la encapsulación permite diseñar y adaptar rutinas de entrenamiento 
muscular sin estar pensando en la histología o el intercambio membranoso 
intracelular. 

La encapsulación es el resultado de la aplicación repetida de conoci-
miento a la comprensión de situaciones. El procedimiento declarativo e 
hipotético-deductivo, aplicado repetidas veces, genera una encapsulación 
que facilita el procesamiento. Es decir, la encapsulación se logra gracias a 
la práctica. Su función no es afinar la base de conocimientos mediante la 
generalización o especialización, sino acelerar el procesamiento. Dado que 
se utilizan conceptos más granulares y completos al pensar en el mundo, la 
comprensión puede avanzar a un ritmo más rápido. Es el equivalente cogni-
tivo al entrenamiento procedimental. Así como repitiendo y practicando la 
ejecución de una pieza en el piano se logra que el procedimiento de movi-
miento de los dedos se vuelva automático, la repetición deductiva hace que 
una parte del proceso de deducción se vuelva automática. La encapsulación 
es la base funcional de lo que llamamos intuición, que a su vez es la base 
funcional de lo que define a un experto.



Leandro Howlin

266

Penetración somática

La penetración cognitiva es facilitada por una especie de encapsulación 
inconsciente, donde se crea mentalmente un modelo completo y consisten-
te del mundo a partir de estímulos atómicos dispersos adquiridos median-
te la percepción. Sin embargo, según el enfoque enactivista que decidimos 
adoptar, la mente no se puede separar del cuerpo, y la cognición incluye 
tanto procesos mentales como corporales. 

Esto significa que existen estructuras no proposicionales de experien-
cia ( Johnson, 1987) que no son reducibles a conocimiento declarativo, 
sino que conforman una especie de conocimiento procedimental, ínti-
mamente relacionado con el cuerpo, aunque no directamente dedicado a 
pre-planes motores, sino a pre-planes perceptivos. Johnson dice que estas 
estructuras no proposicionales son fundamentales para la cognición y la 
creación de sentido. 

Es posible pensar en las estructuras no proposicionales de la experien-
cia como una especie de penetración somática de la percepción. Estas es-
tructuras están íntimamente ligadas al cuerpo y al ambiente, e involucran 
información sensitivo-motora, afectiva y contextual que no es fácilmente 
captada por el conocimiento proposicional, y proporcionan una forma de 
modular y predecir la percepción que es distinta, pero complementaria, al 
papel de los procesos cognitivos de alto nivel en la penetración cognitiva.

Las estructuras de experiencia no proposicionales pueden verse como 
una especie de procesamiento bottom-up que moldea constantemente nues-
tras percepciones y acciones, en función de la información sensorial y mo-
tora entrante. Este procesamiento está influenciado por factores como la 
atención, la motivación y los estados corporales, que pueden modular la 
prominencia y relevancia de diferentes señales sensoriales y motoras.

Como ejemplos extremos a modo de ilustración, la sensación de ham-
bre puede modular nuestra percepción de las señales relacionadas con la 
comida en el entorno, haciéndolas más destacadas y atractivas. De ma-
nera similar, la experiencia del dolor puede modular nuestra percepción 
de amenazas potenciales en el entorno, haciéndonos más vigilantes y de-
fensivos. Pero también existe una modulación corporal de la percepción 
no tan extrema. Dado que el conocimiento es algo que se crea en una 
co-acción entre el sujeto y el mundo, el estado somático necesariamente 
modula la cognición.



267

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Esta noción de estructuras no proposicionales de la experiencia se puede 
relacionar con la hipótesis de los marcadores somáticos de Antonio Damasio. 
Los marcadores somáticos plantean la hipótesis de que las emociones jue-
gan un papel crucial en la toma de decisiones y que están enraizadas en las 
sensaciones y la retroalimentación corporal. Según Damasio, las emociones 
no son solo estados cognitivos o eventos mentales, sino que también invo-
lucran cambios y sensaciones corporales, como cambios en la frecuencia 
cardíaca, la respiración y la conductancia de la piel. Estos cambios corpora-
les, a su vez, brindan retroalimentación al cerebro, lo que influye en el pro-
cesamiento de la información sensorial y la selección de comportamientos 
apropiados. Por ejemplo, cuando percibimos una situación peligrosa, tene-
mos miedo, y el miedo nos predispone a salir corriendo. Parte del miedo es 
el aumento de la frecuencia cardíaca. No es que experimentamos algo lla-
mado miedo que nos aumenta la frecuencia cardíaca, sino que la sensación 
de miedo es generada, entre otras cosas, por un aumento de la frecuencia 
cardíaca. Sin alteración de la velocidad de los latidos del corazón, no hay 
miedo. El fenómeno corporal cardíaco influye en nuestra mente.

Glosario: retroalimentación

Retroalimentación: Mecanismo que utiliza información del 
resultado del funcionamiento anterior para ajustar el mecanismo 
que rige el funcionamiento futuro, lo que permite correcciones que 
suelen estar dirigidas a un objetivo.

Los marcadores somáticos son estados afectivos que preparan a una ac-
ción y predisponen a una decisión racional. Son, por lo tanto, penetración 
somática. Por ejemplo, cuando nos encontramos con una amenaza poten-
cial en el entorno, nuestras estructuras de experiencia no proposicionales 
pueden generar sensaciones corporales de miedo o ansiedad, que a su vez 
proporcionan retroalimentación al cerebro e influyen en nuestra toma de 
decisiones. Este circuito de retroalimentación nos permite responder rápida 
y eficientemente a amenazas potenciales, sin depender únicamente del co-
nocimiento proposicional o la deliberación consciente.



Leandro Howlin

268

Mente

Cuerpo

Exterior SensopercepciónSensopercepciónSensopercepción

Penetra
ción

cognitiv
a

Penetración
somática

Los marcadores somáticos se aprenden, en un tipo de aprendizaje 
implícito. La adquisición de conocimientos implícitos es un tipo de en-
capsulación, y la adquisición de marcadores somáticos que modulen la 
cognición, en tanto mecanismos de reconocimiento rápido de patrones 
sin procesamiento consciente, son un tipo de encapsulación somática de 
conocimientos.

Penetración enactiva

Según la visión clásica, la imagen corporal propia (la representación del 
cuerpo propio en el cerebro) se crea, desarrolla y asienta con el uso del 
cuerpo, tanto en la percepción como en el movimiento. Ronald Melzack 
se opone a esta idea y asegura que el cerebro tiene un mapa del cuerpo que 
es innato, basándose en la idea de que hay gente que nace sin un miembro 



269

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

y tiene dolor de miembro fantasma. Por lo tanto, según él, el cuerpo que 
percibimos es en gran parte construido en el cerebro50.

Lo que dice Melzack tiene un problema. Si la función del dolor es un 
llamado de atención para que hagamos algo (quitar la mano de la estufa, 
o evitar mover una articulación dañada), debería dispararse como una in-
terrupción atencional, cuando un estímulo viene de afuera de los procesos 
mentales. No tiene ningún sentido evolutivo producir dolor desde el mapa 
en memoria sin conexión con el exterior. De manera que el dolor de miem-
bro fantasma, tal como lo plantea Melzack, no tendría sentido. A menos 
que el dolor se dispare a partir de la diferencia entre el mapa percibido y 
el de memoria, cuando esa diferencia se predice peligrosa. En ese caso, hay 
penetración cognitiva y somática. El dolor es enactivo. No es ni la percep-
ción de algo externo ni una creación mental interna, sino la interacción de 
ambas cosas.

Juntas, la penetración cognitiva y somática crean un modelo enactivo del 
escenario percibido que no es proposicional, pero que luego puede traducir-
se en conocimiento proposicional. Este modelo es dinámico y adaptativo, 
actualizándose y ajustándose continuamente en función de la información 
sensorial entrante y la retroalimentación del cuerpo. Además, estos dos ti-
pos de penetración no son entidades separadas, sino que están entrelazados 
e inseparables, y cada instancia de ellos incluye subinstancias de la otra 
(pequeñas islas de penetración somática empotradas dentro de mecanismos 
de penetración cognitiva y viceversa). Según Damasio, los marcadores so-
máticos son elementos de penetración somática en la cognición, pero estos 
mismos marcadores somáticos incluyen bucles de simulación51, que son ele-
mentos de penetración cognitiva en la propio e interocepción.

La penetración cognitiva y somática 
juntas crean un modelo enactivo que no 
es proposicional, pero que luego puede 

traducirse en conocimiento proposicional.

50	  Esta referencia está tomada de Jackson, 2003. Luego de comentar la opinión de Ronald Melzack, 
la autora incluso hace la siguiente reflexión: “Esto hace pensar en las condiciones que implican 
distorsiones persistentes de la imagen corporal, como la anorexia. ¿Quizás la imagen corporal está 
ya establecida antes de mirarnos al espejo?”.

51	  En inglés, “as-if loops”.



Leandro Howlin

270

Mente

Cuerpo

Exterior SensopercepciónSensopercepciónSensopercepción Penetración
enactiva

La penetración cognitiva es un paso de predicción que acelera el pro-
ceso sensitivo: todo proceso sensitivo es flanqueado por un componente 
predictivo para hacerlo más rápido. Pero, paralelamente, todo paso cogni-
tivo incluye un camino más rápido de predicción corporal, tales como las 
emociones y los afectos. A esto lo llamamos penetración somática: en el 
proceso emocional hay mecanismos predictivos cada vez que haya un input 
sensorial que debe ser procesado, y en cada uno de los pasos procesales: en la 
propia sensación (reconocimiento de estímulos), en la evaluación (recono-
cimiento de entidades y/o de posibles peligros), incluso en la interocepción. 
A la vez, existe penetración somática en cada proceso cognitivo, de manera 
que hay emociones dentro de cogniciones dentro de emociones, en un en-
cadenamiento recursivo de innumerables niveles.

La penetración cognitiva y la somática están entretejidas estructural y 
funcionalmente, y es imposible tanto separarlas como distinguirlas. Son dos 
maneras epistemológicas de abordar un único fenómeno, al que llamamos 
penetración enactiva. Decimos, por lo tanto, que la percepción no es una 
simple absorción de estímulos externos, sino una creación dada en la in-
teracción de estímulos comparecientes (captados por sensores) y registros 
pasados (almacenados en memoria cerebral y corporal).



271

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Glosario: penetración cognitiva, somática y enactiva

Penetración cognitiva: Influencia de factores cognitivos 
en aspectos sensoriales de la percepción. En sentido restringido, 
procesamientos mentales inconscientes que catalogan o 
completan los estímulos percibidos. En sentido ampliado, la 
posibilidad de que las experiencias perceptuales sean influidas 
por creencias, expectativas, emociones u otros estados mentales 
anteriores.

Penetración somática: Influencia de factores corporales 
en aspectos mentales de la cognición o de la sensopercepción. 
Información interoceptiva que orienta o predispone a los 
pensamientos conscientes.

Penetración enactiva: La unión de las penetraciones 
cognitiva y somática. Influencia de factores corporales y 
cognitivos en la sensopercepción.

El sentido del tacto ofrece un ejemplo particularmente convincente de 
percepción enactiva. Cuando tocamos algo, no solo recibimos información 
sobre el objeto, sino que también recibimos retroalimentación sobre nuestro 
propio cuerpo y estados corporales. Por ejemplo, la textura, la temperatura 
y la presión de un objeto pueden influir en nuestros estados emocionales y 
afectivos, así como en nuestra percepción de la forma, el tamaño y las pro-
piedades materiales del objeto. Este circuito de retroalimentación entre el 
objeto y nuestro cuerpo crea un modelo dinámico y enactivo del escenario 
percibido, uno que no se basa únicamente en el conocimiento proposicional 
o la deliberación consciente.

El concepto de penetración enactiva de la percepción implica que nues-
tra percepción del mundo está formada por nuestras experiencias cognitivas 
y corporales. Al predecir y modular continuamente la información sensorial 
entrante, y al incorporar retroalimentación de nuestras sensaciones corpo-
rales y estados emocionales, creamos un modelo dinámico y adaptativo del 
escenario percibido que no es proposicional, pero que luego puede tradu-
cirse en conocimiento proposicional. El entrelazamiento de la penetración 
cognitiva y somática muestra que la percepción es un proceso encarnado 
y creativo, establecido y desarrollado por nuestras experiencias pasadas y 
estados corporales, siguiendo un proceso de encapsulación enactiva de co-
nocimientos.

No hay un sistema emocional y un sistema cognitivo en tanto entidades 
autónomas diferenciadas. Lo que hay son pequeñas instancias intercaladas 



Leandro Howlin

272

de caminos paralelos. Todo proceso psicofisiológico incluye algoritmos rá-
pidos y heurísticos de reconocimiento de patrones (marcadores somáticos) 
y algoritmos sistemáticos, lentos pero precisos, de deducción lógica a partir 
de reglas universales (procesos de razonamiento). 

Exterior

Acciones

Sensaciones

Individuo

Mente

Cuerpo

Cogniciones

Alostasis

Em
oc

io
ne

s Intercepción

Sist:

Heur: Penetración 
cognitiva

Percepción pura

Sist:

Heur: As-if body loop

Body loop

Sist:

Heur:

Control de las 
emociones

Emoción

Sist:

Heur: Intuición

Deducción

Sist:

Heur: Compensación

Adaptación

En cada pequeño proceso sensorial, cognitivo, autónomo o emocional 
existe penetración cognitiva y penetración somática. Incluso los procesos de 
penetración cognitiva contienen pequeños enclaves locales de penetración 
somática de un nivel inferior, que a su vez contienen subprocesos de pene-
tración cognitiva.



273

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La fase de cognición en la sensopercepción incluye tanto la comu-
nicación de estímulos externos (desde la percepción) como las señales 
propias de la penetración cognitiva (memoria) y la penetración somática 
(interocepción). 

La convergencia de estas tres señales produce un conocimiento pre-
noético, que no es ni autónomo ni consciente, sino la base que sos-
tiene, puebla y organiza a la consciencia, pero que no es ella misma 
consciente. Es un conocimiento que no es ni puramente declarativo ni 
puramente procedimental. Es, si se quiere, un entramado de desarro-
llos procedimentales y declarativos con materias primas tanto formales 
como materiales. La encapsulación enactiva permite la creación rápida 
de conocimiento a partir de reconocimiento de patrones de modulación 
de percepción, interocepción y memoria. 

Glosario: prenoético

Prenoético: Dícese de todo aspecto de la estructura de la 
conciencia que no entra en el contenido fenoménico de la 
experiencia de manera explícita. Es decir, un proceso o una 
entidad que tiene algún rol en la constitución de la consciencia, 
pero que no es en sí mismo consciente.

Como ilustración, veamos el ejemplo de aprender a conducir un auto 
con cambios manuales, que demuestra perfectamente cómo la encapsula-
ción enactiva y la penetración cognitiva y somática se integran en la adqui-
sición de habilidades. Cuando somos aprendices, decidir cuándo cambiar de 
marcha depende de indicadores externos concretos, como la velocidad del 
coche o las revoluciones del motor, siguiendo reglas o directrices aprendidas. 
Miramos constantemente el velocímetro o el tacómetro, y en el momento 
en que la aguja alcanza una posición determinada, ponemos el cambio. Esta 
etapa representa una forma de conocimiento declarativo, donde la acción es 
guiada por la conciencia y la atención deliberada a ciertas señales.

Con la práctica y la experiencia, el proceso se vuelve más intuitivo y 
menos dependiente de la observación consciente de estas señales. La per-
cepción del sonido del motor comienza a jugar un papel más significativo, 
permitiendo al conductor reconocer el momento adecuado para cambiar 
sin necesidad de mirar el velocímetro. Este cambio hacia una respuesta más 
automatizada y menos consciente ilustra la transición del conocimiento de-
clarativo al conocimiento procedimental, donde la acción es cada vez más 
guiada por sensaciones y menos por reglas explícitas.



Leandro Howlin

274

Eventualmente, conducir se convierte en una acción fluida y casi incons-
ciente, donde la percepción de la necesidad de cambiar de marcha surge de 
un ajuste fino del vehículo y el entorno, facilitado por la experiencia somá-
tica del conductor. Las vibraciones, la tensión en el volante y otros indica-
dores sutiles se integran en un conocimiento tácito que permite cambios 
de marcha “automáticos”. El motor no llega nunca al punto de esforzarse, 
porque ya presentimos en el cuerpo, en las vibraciones que nos llegan a tra-
vés de la espalda apoyada en el asiento y mediante las manos en el volante, la 
tensión creciente que nos indica que se acerca la necesidad de un cambio de 
marcha. Ya no pensamos ni escuchamos ni miramos el tablero. Los cambios, 
por así decirlo, se ponen solos. Este nivel de habilidad refleja un alto grado 
de encapsulación enactiva, donde la cognición, la percepción y la acción 
están tan profundamente entrelazadas que el conocimiento procedimental 
opera sin intervención consciente directa.

Este ejemplo destaca cómo la práctica y la experiencia transforman el co-
nocimiento explícito en conocimiento tácito, facilitando acciones complejas a 
través de un proceso profundamente incorporado que integra perfectamente 
la percepción, la cognición y la acción de una manera fluida y eficiente.

Eso es penetración enactiva: sentir en el cuerpo e interpretar lo que sen-
timos, pero sin que necesariamente esa interpretación pase por una instan-
cia consciente. Sin embargo, no es una impresión del todo inconsciente, 
sino que está en una especie de “consciencia periférica”, que de ser necesa-
rio podríamos llevar a una instancia consciente total. Es lo que llamamos 
una instancia “prenoética”, y ya analizaremos en detalle este concepto. Si 
de repente algo falla, y el motor regula mal, experimentamos en el cuerpo 
una sensación desacostumbrada antes de que el coche se rompa. En ese 
momento prestamos atención a lo que sentimos, miramos el tablero, nos 
damos cuenta de que lo que indican los instrumentos y lo que sentimos en 
el cuerpo no encaja, y quizás decidamos investigar. Hacemos unos sondeos 
rápidos: aceleramos, frenamos, cambiamos de marcha y prestamos atención 
a qué vamos sintiendo. Si la peculiaridad persiste, frenamos, abrimos el capó 
y examinamos el motor, o bien lo llevamos al mecánico para que lo revise.

Pero este es también un ejemplo de encapsulación de conocimientos. Lo 
que se corporiza no es solo el alcance y posición de la mano para alcanzar la 
palanca de cambios, sino el razonamiento. Cuando uno aprende a conducir, 
adquiere ciertos conocimientos declarativos. En principio, la idea básica de 
que, a mayor velocidad, debo poner una marcha más alta. Más adelante, 
aprendemos extensiones o excepciones a la regla: por ejemplo, que la mar-
cha elegida depende no solo de la velocidad, sino también de la pendiente. 
Y luego, entendemos que hay situaciones que parecen contradecir aquella 
primera regla: la aceleración es mayor en marchas menores. En una ruta, 



275

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

si venimos conduciendo en quinta y de pronto necesitamos adelantar un 
camión, para que el período de adelantamiento sea menor, debo bajar una 
marcha y poner la cuarta. 

Luego de unas miles de horas de estar al volante, todos esos razona-
mientos declarativos se encapsulan y se corporizan. Se hacen automáticos. 
La sinergia de encapsulación de conocimientos y penetración enactiva per-
mite que conocimientos declarativos se transformen en procedimentales, de 
manera que, aun siendo originalmente hipotético-deductivos y formales, se 
ejecuten como heurísticos y materiales.

El diagnóstico prenoético

En la fase de cognición de la escucha se genera un exoesquema somático 
del paciente, que representa su estado actual, tanto en sus aspectos estáticos 
(estructuras, texturas, posicionamientos, tensiones) como en los dinámicos 
(movimientos, ritmos, vitalidades, fricciones). Este esquema representa un 
mapa del paciente, con cursos, cauces, cuencas y caudales mecánicos, ner-
viosos y fluídicos52. Esta representación es actual, pero incluye su historia 
pertinente, plasmada en tendencias y preferencias: estrategias, políticas y 
contingencias de protección, de eficiencia y adaptativas.

Este exoesquema somático permite un diagnóstico prenoético, enten-
diendo “diagnóstico” no en el sentido biomédico de nombrar una patología, 
sino en el sentido idiográfico de entender el funcionamiento global de la 
entidad psicofisiológica del paciente, incluyendo las causas de las disfun-
ciones, los caminos cibernéticos que intercomunican esas disfunciones y los 
obstáculos a los mecanismos de autocuración y autorregulación.

En resumen, en la fase de cognición la percepción es modulada por una 
penetración enactiva. Esta penetración enactiva se plasma desde encapsula-
ciones procedimentales/declarativas establecidas por el conocimiento de la 
anatomía y la fisiología subyacentes más instancias extendidas de práctica 
consciente y dirigida. La penetración enactiva y la encapsulación predicen 
relaciones y aglomeraciones. Esas predicciones permiten relacionar entidades 
entre sí y con el conjunto, y postular subsistemas medianamente autónomos, 
y generar, como output, un exoesquema somático. Este exoesquema somático 
está compuesto por las partes del todo con sus propiedades intrínsecas, y por 
sus relaciones mereológicas incluidas sus propiedades emergentes, es decir, 
una mereologización prenoética, que incluye alolocalización y causalización.

52	  La metáfora hidrológica (“cursos, cauces, cuencas y caudales”) pertenece a Julieta Hosselet, D.O.



Leandro Howlin

276

Las tres fases del proceso de sensopercepción

De lo visto hasta ahora, este es un resumen del proceso completo:
- La sensación transduce los estímulos proximales a impulsos nerviosos, 

transmite los impulsos nerviosos a la corteza, y en la corteza los organiza 
topológicamente (Where processing). Los procesos básicos son transducción 
y somolocalización.

- La percepción identifica objetos (What processing), los organiza en 
un esquema, y en el esquema detecta desviaciones. Los procesos básicos son 
identificación y atencionalización.

- La cognición discrimina desviaciones funcionales de disfuncionales, 
deduce las disfunciones psicofisiológicas no perceptibles, y reconstruye la 
cadena disfuncional. Los procesos básicos son contextualización, revelación 
de correspondencias y completeza.

Repasemos la definición de todos esos términos:
- En la sensación:
Transducción: conversión de estímulos recibidos a impulsos nerviosos.
Somolocalización: localización tridimensional de los estímulos (where 

processing).
- En la percepción:
Identificación: qué objetos representan los estímulos percibidos (what 

processing).
Atencionalización: detección de desviaciones a las que se asigna una 

prioridad de atención.
- En la cognición:
Contextualización: identificar cuáles desviaciones son disfunciones.
Revelación de correspondencias: determinar relaciones (de correlación, 

de co-variación o causales) de las disfunciones, sea con el entorno, sea entre 
distintas disfunciones entre sí.

Completeza: deducir disfunciones no percibidas para completar la cadena 
etiológica disfuncional.

Repasemos rápidamente las características principales de las tres fases.



277

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Sensación: 
Lo que modula la sensación es la atención. La distribución particular 

de la atención produce una discriminación de estímulos irrelevantes. Los 
estímulos relevantes son colectados de manera sincrética.

El procesamiento principal es topologización: se produce una ubicación 
espacial topológica.

El output de la sensación es el esquema proximal, compuesto por pro-
piedades intensivas relacionadas topológicamente.

La convergencia atencional produce sensibilidad aumentada (es decir, 
una ampliación de la granularidad en la aprehensión de propiedades inten-
sivas). Esta sensibilidad aumentada facilita la comprensión del otro.

Percepción: 
Lo que modula la percepción es la proyección, que determina una loca-

lización egocéntrica. Esta localización egocéntrica permite, mediante con-
vergencia espacial, la aglomeración de propiedades intensivas para formar 
entidades e identificarlas.

El procesamiento principal es ontologización, vale decir, la identifica-
ción de entidades. La ubicación espacial es egocéntrica.

El output es el esquema distal, compuesto por entidades identificadas y 
egolocalizadas.

La dispersión de límites produce fusión somática (es decir, la aplicación 
de una perspectiva particular). Esta perspectiva facilita el reconocimiento 
prenoético de entidades y, además, instaura una empatía radical.

Cognición: 
Lo que modula la percepción es la penetración enactiva, que permite 

predecir relaciones y aglomeraciones. Esas predicciones permiten relacionar 
entidades entre sí y con el conjunto, y postular subsistemas a la vez autóno-
mos e interrelacionados.

El procesamiento principal es mereologización, es decir, la relación en-
tre entidades en tanto partes de un conjunto, lo que permite una ubicación 
espacial alocéntrica.

El output es el exoesquema somático, que está compuesto por partes y 
relaciones mereológicas, incluyendo propiedades emergentes.

La encapsulación y la penetración enactiva permiten una mereologiza-
ción prenoética. 



Leandro Howlin

278

Procesos Mentales

Del exterior

Diagnóstico 
completo

De memoria

Esquema proximal

Esquema distal

Esquema 
exosomático

Mapa
mereológico

Mapa
ontológico

Mapa
topológicoSensación

Percepción

Cognición

Completeza y causalización

Interpretación y atencionalización

Transducción y somolocalización

audit

audit

audit

Estímulos



279

14. La sensopercepción como 
prenoesis

Razón versus intuición

Dijimos que la escucha implica tres fases: sensación, percepción y cog-
nición. Estas fases conducen a tres fenómenos particulares: sensibilidad au-
mentada, fusión somática y penetración enactiva. La convergencia de estos 
tres fenómenos permite un diagnóstico prenoético.

Ya explicamos que la palabra “diagnóstico” adquiere en este contexto un 
significado particular: no el hallazgo de un nombre para la patología, sino 
la comprensión global de los mecanismos activos y potenciales del paciente. 

También dimos una breve explicación del concepto de “prenoético”: aque-
llos mecanismos que preforman la conciencia sin ser conscientes ellos mismos.

Sin embargo, dado que este último concepto es clave para nuestro argu-
mento, necesitamos explorarlo un poco más. Sobre todo, nos interesa con-
frontar las manifestaciones prenoéticas con lo que comúnmente se conoce 
como “intuición”, ya que, aunque definen fenómenos muy cercanos, no son 
términos equivalentes. De hecho, lo que llamamos diagnóstico prenoético 
proviene de un tipo particular de intuición que intentaremos diferenciar.

Veamos en principio el primero de estos conceptos: la intuición.
Hay muchas y variadas definiciones de intuición. Se habla de intuición 

cuando alguien experimenta una comprensión veloz de una situación o de 
un hecho sin usar la razón. Hay quien concibe la intuición como la acción 
de entender, cuando no hay necesidad de esfuerzos de pensamiento cons-
ciente. Hay también quien dice que intuición es conocimiento inmediato, 
por oposición al conocimiento mediado de la razón. Algunos autores asegu-
ran que la intuición, al contrario de la razón, implica procesos inconscientes 
de cognición. Otros, un poco más específicos, aseguran que la intuición es 
el proceso de utilizar experiencias o conocimientos pasados ​​para sacar con-
clusiones acerca de una situación presente. 



Leandro Howlin

280

La intuición es un proceso cognitivo que muchas veces se opone a la 
razón, y en este caso es similar a la distinción entre los sistemas 1 y 2. De 
hecho, el sistema 1 se identifica con procesos intuitivos, y el sistema 2 con 
procesos deductivos. Vamos a retomar momentáneamente esta teoría dual 
como recurso didáctico, aun si después vamos a desasir nuestro concepto de 
intuición de la oposición sistema 1/sistema 2. 

Las oposiciones planteadas por la teoría dual se despliegan sobre todo 
en dos aspectos: la razón es consciente y lenta, mientras que la intuición es 
inconsciente y rápida. Existe un tercer aspecto, que suele enarbolarse como 
juicio de valor: la razón provee resultados exactos, mientras que la intuición 
es propensa a errores. Más adelante indagaremos específicamente en este 
tercer aspecto.

Quizás estos no sean los únicos aspectos diferenciadores interesantes. 
Muchos autores mencionan otros factores en los que parecen oponerse. La 
razón usa la memoria explícita, mientras que la intuición usa la memoria 
implícita. La razón es analítica; la intuición es sintética. La razón implica 
definiciones por comprensión; la intuición entraña definiciones por exten-
sión. De todos estos factores explicativos, el que nos parece más pertinente 
es el que dice que la razón es un método formal, mientras que la intuición es 
una relación material. Veamos un poco más en profundidad este concepto.

La razón es un método formal. 
La intuición es una relación material.

Hay dos modos de derivación de conocimientos: métodos formales y 
métodos materiales. 

Los métodos formales se ocupan de la estructura o la forma del razona-
miento. Indican la forma en que se deben ejecutar las reglas de inferencia 
para que la derivación sea válida, y esta validez es independiente del conte-
nido al que se le aplican las reglas. Los métodos materiales, por el contrario, 
ponen el foco en el contenido. 

La lógica formal es un sistema de lógica que abstrae las formas del pen-
samiento de su contenido para establecer criterios abstractos de consisten-
cia. En los métodos formales hay un esclarecimiento explícito del proceso de 
deducción del conocimiento a partir de premisas iniciales. Esa abstracción 
me permite deducir proposiciones en circunstancias novedosas, que nunca 
enfrenté y nunca estudié. En los métodos materiales el conocimiento está 



281

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

simplemente dado de manera inmediata, sin una explicación manifiesta. El 
método material es mucho más rápido que el formal, pero necesito haber ex-
perimentado o estudiado con anterioridad la situación a la que me enfrento.

Los métodos formales requieren más tiempo de procesamiento; los mé-
todos materiales requieren más memoria.

Si necesito definir el resultado de 12*12, puedo elegir reglas de inferen-
cia formales o materiales. Un niño de primaria podría sumar doce veces 12, 
que es la definición formal de la operación de multiplicación. Un alumno 
más avanzado haría quizás la siguiente cuenta:

que es un procedimiento encapsulado. Alguien aún más experto, quizás 
alguien que realiza cálculos habitualmente, sabe que 12*12=144, y obtiene 
el resultado de manera inmediata, mediante una inferencia adquirida por 
una encapsulación de un nivel todavía más alto. El primer método es for-
mal, el último es material, el segundo es un híbrido material/formal.

Podríamos decir que una regla material es un conjunto de reglas formales 
tan encapsuladas que obtienen el resultado en un solo paso, sin necesidad de 
un procesamiento lógico que requiera recursos atencionales y conscientes. 
En ese sentido, como dicen Kruglanski y Gigerenzer (2011), los sistemas 
1 y 2 son ambos sistemas basados en reglas, y la diferencia entre ambos es 
que en el Sistema 1 las reglas son materiales, y en el Sistema 2 son formales.

Esta propiedad de ser material es la que le confiere a la intuición las pro-
piedades de ser inconsciente y rápida. En los niveles más altos de encapsu-
lación, la intuición es un entendimiento interno a través de reconocimien-
to inconsciente de coincidencia de patrones, que se vuelve consciente bajo 
ciertas condiciones. Como dice Rosenblatt (1994): “La intuición refleja […] 
la operación de una actividad de coincidencia de patrones inconsciente, en 
la que un patrón percibido en el momento presente se corresponde con un 
patrón almacenado”. Y también: “Es probable que los patrones se almacenen 
en algún tipo de ordenamiento jerárquico, de modo que algunos patrones son 
instancias o partes de patrones más grandes y abarcadores, donde los patrones 
más grandes funcionan como contextos para los patrones más pequeños”.



Leandro Howlin

282

Los métodos intuitivos muchas veces son encapsulaciones de métodos 
formales. Si el proceso de encapsulación (vale decir, el aprendizaje y la prác-
tica repetida) sucedió de manera correcta, ambos métodos deberían llegar 
al mismo resultado. Es por eso por lo que la intuición es propia de expertos. 

Un ejemplo

De adolescente, conseguí un trabajo de data entry en el consulado ita-
liano. Mi tarea era simple: tomar los formularios del censo de italianos en 
Argentina y digitalizar sus detalles manuscritos en un sistema informático. 
Sin embargo, ingresar la comuna de nacimiento podía complicarse. El siste-
ma verificaba si los nombres de los municipios estaban ingresados correcta-
mente, y los errores eran comunes. Los formularios a menudo tenían abre-
viaturas o errores ortográficos, especialmente para nombres largos como 
“San Giovanni in Fiore” en Cosenza. En el campo “Comune di Nascita” 
de las fichas en papel podía encontrar cosas como “San Giovanni in Fiore”, 
“San Giovanni”, “S. Giovanni in Fiori”, o incluso “SG in F”, pero el único 
dato que aceptaba el sistema era “S. G. in Fiore” (el largo del campo era de 
15 caracteres). Si yo ingresaba algo distinto, me daba error.

Para evitar una sucesión interminable de intentos con diversas nota-
ciones si no sabíamos el nombre exacto que aceptaba el sistema, había una 
solución alternativa: podíamos ingresar, en vez del nombre de la comuna, el 
código postal. Para esos casos, el consulado nos había provisto de un libro 
de códigos postales, con todas las comunas permitidas. Si yo encontraba 
en la ficha “S. Giovanni in Fiori”, luego de un par de intentos fallidos una 
rápida consulta en el libro revelaba el municipio correcto, “San Giovanni in 
Fiore”, y su código postal, 87055. Al ingresar este código postal en el sis-
tema, inteligentemente cambiaba el número por el nombre del municipio 
permitido por el sistema, “S. G. in Fiore”, y asunto resuelto.

La cuestión es que yo y mis compañeros trabajábamos tres horas por día, 
y nos pagaban por ficha ingresada, así que encontrábamos todos los trucos 
que nos podían hacer ganar tiempo. Para que se den una idea, en mi pri-
mera semana yo cargaba 20 fichas por hora. Seis meses después, habiendo 
descubierto todos los atajos posibles, cargaba 60 fichas por hora, lo que en 
la práctica significaba que mis ingresos se habían triplicado. En ese contex-
to, tomarse el tiempo para consultar el libro de códigos postales por cada 
entrada fallida implicaba una demora mortal. 

Pero ese mismo mecanismo empezamos a usarlo como recurso para au-
mentar la velocidad. Lo que hicimos fue memorizar los códigos postales de 



283

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

las comunas más habituales, especialmente aquellos con nombres largos. 
Por ejemplo, cuando me llegaba una ficha que decía Corigliano Calabro, 
en lugar de tipear esos 18 caracteres, yo tipeaba los 5 caracteres del código 
postal: 87064. Sin mirar el libro, por supuesto. Esta táctica aumentó signi-
ficativamente mi velocidad de entrada de datos. Por supuesto, no me podía 
aprender de memoria las ocho mil comunas italianas; eso no solo hubiera 
sido un esfuerzo sobrehumano, sino muchas veces un gasto inútil, porque 
muchas de esas comunas no las hubiera usado jamás. Me centré en aprender 
unos treinta o cuarenta códigos para los municipios que más frecuentemen-
te se escribían mal o tenían los nombres más largos, esencialmente, los que 
más me ralentizaban. 

Esta experiencia laboral es un buen ejemplo para diferenciar entre la 
intuición y la razón. Al usar la razón, seguí un método sistemático de vali-
dación, como buscar códigos postales en un libro, un enfoque paso a paso 
que refleja el pensamiento racional. Sin embargo, para los municipios fre-
cuentemente encontrados con nombres largos, cambié de táctica. En lugar 
de repetir el largo proceso de búsqueda, memoricé directamente los códigos 
postales. Este atajo es similar a la intuición: respuestas rápidas basadas en la 
memoria que evitan los métodos tradicionales más lentos de recuperación 
de información.

Mientras que la intuición (memorizar códigos postales) ahorraba tiem-
po, exigía un esfuerzo significativo de memoria. En contraste, el enfoque 
razonado (usar el libro) no necesitaba memoria, pero consumía más tiempo. 
Con el tiempo, aprendí a encontrar un equilibrio entre los dos, aplicando la 
intuición para los casos que consumían más tiempo y reservando los proce-
sos razonados para tareas menos familiares. 

El método formal tiene otra ventaja. Dado que es independiente del 
contenido, es útil incluso en situaciones novedosas. En el consulado, si yo 
hubiera encontrado una ficha con el valor “S. M. Argentano”, suponiendo 
que no lo hubiera encontrado nunca antes, no hubiera podido encontrar 
una solución mediante el método material. La única posibilidad era tomar 
el libro, buscar en el índice, encontrar que lo más parecido a “S. M. Argen-
tano” era “San Marco Argentano” y recuperar el código postal 87018.

La modulación de intuición y razón

Las teorías ortodoxas de la cognición oponen la intuición y la razón, y 
muchas de ellas tienden a asignarle mayor valor a la razón, aduciendo que la 
inferencia intuitiva es más propensa a errores y está afectada por prejuicios. 



Leandro Howlin

284

Si bien algunos autores otorgan cierto valor a la intuición por su rapidez, 
sugieren que luego la razón verifique el resultado obtenido para asegurar 
una certeza. 

Sin embargo, a nuestro entender, razón e intuición no son opuestos. Son 
dos métodos distintos de obtener una información. Ambos son pasibles de 
prejuicios y errores. En el mejor de los casos ideales posibles, las dos produ-
cen el mismo resultado.

Los teóricos de la mente que dan una supremacía de la razón sobre la 
intuición, al menos en cuanto a exactitud, suelen brindar ejemplos de razo-
namientos intuitivos que son corregidos luego por la razón. Citemos uno 
paradigmático bastante famoso, tomado de Kahneman (2002): Linda, la 
cajera de banco.

Tversky y Kahneman (1983) realizaron un experimento que consistía 
en dar a un grupo de participantes ciertos párrafos descriptivos seguidos de 
algunas preguntas orientadas a cotejar inferencias sobre ellos. Uno de esos 
párrafos es el de Linda, una hipotética cajera de banco, que dice así:

Linda tiene treinta y un años, es soltera, brillante y no tiene pelos en la lengua. 
Es licenciada en Filosofía. Como estudiante, estaba profundamente preocupada 
por cuestiones de discriminación y justicia social y participó en manifestaciones 
antinucleares.

A continuación de este párrafo, pedían a los participantes que ordena-
ran, de acuerdo con su probabilidad, ocho proposiciones sobre Linda. Dos 
de esas proposiciones eran las siguientes:

A) Linda es cajera de banco
B) Linda es cajera de banco y participa activamente en el movimiento 

feminista
Más de tres cuartos de los participantes calificaron la proposición B 

como más probable que la proposición A. Tversky y Kahneman argumen-
tan que esa elección es entendible, porque la descripción de Linda no encaja 
con el estereotipo usual del cajero de banco, y la elección de un “cajero de 
banco feminista” parece brindarle verosimilitud.53 Sin embargo, esa respues-
ta es contraria a la lógica matemática, porque la probabilidad de un evento 
es necesariamente mayor que la probabilidad de la conjunción de ese evento 
con algún otro. Supongamos que el párrafo acerca de Linda nos da una 
idea de su personalidad, y estimamos que la probabilidad de que sea activa 
en el movimiento feminista es 80%. Por otro lado, en ese párrafo no hay 

53	  Kahneman (2002) advierte que el experimento original transcurrió en los años 80, y que en ese 
momento los estereotipos relacionados con cajeros de banco y con feministas eran más categóricos 
que en la actualidad.



285

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

indicaciones acerca del trabajo de Linda, de manera que no nos orienta en 
ese sentido y debemos guiarnos por estadísticas genéricas. Digamos que la 
probabilidad de que una persona cualquiera (o de cierta condición social) 
trabaje de cajero en un banco es 10%.54 En ese caso, la probabilidad de A es 
10%, y la probabilidad de (A y B) es 10% * 80%, es decir, 8%.

Tversky y Kahneman designan a este tipo de razonamiento como “fala-
cia de conjunción” y lo utilizan para demostrar que la intuición puede lle-
varnos a inferencias falsas, dado que es influenciable por prejuicios, creen-
cias y ambigüedades contextuales.

Gerd Gigerenzer (2007), sin embargo, critica el planteo de Tversky y 
Kahneman asegurando que lo que puede parecer un razonamiento inco-
rrecto desde un punto de vista formal, puede haber sido útil desde una 
perspectiva evolucionista. Dice:

Una de estas reglas inconscientes que nuestra mente parece utilizar para com-
prender el significado del lenguaje es la máxima de relevancia:

Asuma que el hablante sigue el principio “Sé relevante”.
La inferencia inconsciente es la siguiente: si el experimentador me lee la des-

cripción de Linda, lo más probable es que sea relevante para lo que espera que haga.

Al aplicar esto al escenario de Linda, significa que los participantes re-
lacionaron intuitivamente la descripción detallada con las expectativas esta-
blecidas por los experimentadores.

Gigerenzer argumenta que, aunque este razonamiento intuitivo podría 
no estar en línea con la lógica matemática estricta, su prevalencia es un 
testimonio de sus ventajas evolutivas. En esencia, él cree que dicho razo-
namiento ha jugado un papel crucial en la supervivencia humana, permi-
tiéndonos navegar y adaptarnos a un entorno complejo y a menudo hostil55.

Pero, así como hay casos donde la intuición se equivoca y la razón la 
corrige, en otros casos, la situación se invierte: la razón nos da un resulta-
do y la intuición lo corrige. Es un caso poco habitual, porque la intuición 
tiene la ventaja de ser más rápida, y la razón la de ser más exacta, pero 
podemos imaginar el siguiente ejemplo: cuando hacemos una cuenta y 
nos equivocamos. 

54	  Los porcentajes expuestos aquí son inventados a modo de ejemplo. Cualquier valor que se les 
asigne, la conclusión sigue siendo la misma.

55	  En realidad, toda formalización lógica es una digitalización, y toda digitalización implica cierta 
pérdida de información. En la formalización propuesta por Tversky y Kahneman se pierde la 
máxima de relevancia. Por tanto, no es cierto que la mayoría de la gente piense de manera ilógica, 
sino que la formalización propuesta por Tversky y Kahneman es incompleta.



Leandro Howlin

286

Digamos que tenemos que encontrar el resultado de 4257 x 4873. To-
mamos un papel y un lápiz (o una calculadora), hacemos el cálculo y nos da 
2.073.159. 

La intuición nos dice que algo está mal, porque los últimos dos números 
son 3 y 7, que multiplicados son 21, así que el resultado tendría que termi-
nar en 1. Por otra parte, es un número mayor que cuatro mil multiplicado 
por otro número mayor que cuatro mil, así que el resultado debería ser 
mayor a 16 millones. Al revisar, podemos ver que al hacer la cuenta nos 
olvidamos del 3 final, y en realidad multiplicamos 4257 * 487, lo cual nos da 
un resultado que no es el que buscamos.

Cuando le mostré estos ejemplos a mi tía Fefe, me acusó de estar hacien-
do trampa. Dijo que en este último caso no es verdad que la intuición estaba 
en lo correcto y la razón no, porque en realidad el procedimiento racional 
era incorrecto. Si hubiera tipeado bien los números en la calculadora, el re-
sultado por el método racional hubiera sido correcto. Eso es verdad, pero es 
que justamente por ahí va la cosa, y ese argumento es también válido para 
el caso contrario. Cada vez que la intuición presenta un resultado erróneo 
y la razón la corrige, es porque el procedimiento intuitivo era incorrecto. Si 
ambos métodos son correctos, el resultado debería ser el mismo.



287

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Para aclarar esto, veamos un caso más, un poco más interesante: el famoso 
problema de Monty Hall.56 Este es un ejemplo que se utiliza siempre para mos-
trar que un procesamiento razonado puede dar un resultado contraintuitivo.

El escenario es el siguiente. Imaginemos un tal Lucas en un concurso 
de televisión presentado por Monty Hall. En un momento dado, a Lucas 
le muestran tres puertas: detrás de una de ellas hay un coche y detrás de las 
otras, nada. Tiene que elegir una. Si acierta, se gana el coche. Hasta ahí, la 
situación es sencilla. La probabilidad de acertar es de 1/3.

Ahora agregamos una vuelta de tuerca. Después de que Lucas mani-
fiesta su elección, Monty abre una puerta de las no elegidas, y muestra que 
está vacía. Ninguna sorpresa todavía. Sabíamos que al menos una de las dos 
puertas no elegidas estaba vacía, y como Monty Hall sabe dónde está el 
auto, siempre puede mostrar una puerta vacía. 

Pero ahora Monty Hall ofrece al participante cambiar de puerta. Es decir, 
Lucas eligió la puerta A. Monty le muestra la puerta C, que está vacía. Ahora 
el participante tiene la opción de modificar su elección: puede quedarse con la 
puerta A que eligió originalmente o puede cambiarla por la puerta B. 

La pregunta es: ¿debería Lucas cambiar la puerta que eligió, o no? La 
respuesta intuitiva a esta pregunta suele ser (en un poco más de la mitad de 
la gente) que da lo mismo: ahora hay dos puertas posibles, y la probabilidad 
de acertar es 50% para ambas. 

La realidad es que el participante debe siempre cambiar de puerta, pues-
to que su probabilidad de acierto aumenta al doble. Los participantes que 
modifican su elección de puerta tienen 2/3 de probabilidades de ganar, 
mientras que los que la ratifican tienen solo 1/3.

Pero aquí sucede algo singular, que no sucede en el caso de Linda, la cajera 
de banco, porque cada vez que se presenta el problema de Monty Hall se esta-
blecen discusiones sobre el resultado, aun después de mostrar el razonamiento 
matemático. Mucha gente no puede aceptar que la probabilidad de llevarse el 
auto es el doble si cambia, y en este grupo se incluyen expertos matemáticos 
(entre ellos, por ejemplo, Paul Erdős, uno de los matemáticos más sobresa-
lientes de su época, quien no se convenció hasta ver una simulación com-
putarizada). Es habitual que en una discusión sobre el problema de Monty 
Hall se establezca una discusión, donde los participantes se mantienen en su 
respuesta original, enfrascándose en distintos razonamientos para justificarla, 
aun luego de prestar atención y entender los argumentos del otro.

56	  Monty Hall era el presentador de un programa televisivo de juegos de Estados Unidos. El 
planteo original del problema se lo debemos a Steve Selvin, en una carta enviada a la revista 
American Statistician en 1975, quien lo presentó como un experimento de razonamiento basado 
remotamente en el programa Let’s Make a Deal, del que Monty Hall era el anfitrión.



Leandro Howlin

288

Lo que hace que el problema de Monty Hall sea tan fascinante es la 
terquedad de la intuición. Incluso cuando las personas aplican consciente-
mente el pensamiento lógico, usando todas las habilidades de razonamiento 
formal que han aprendido, muchos aún concluyen que cambiar de puerta 
no cambia sus probabilidades de ganar. Esta terquedad no es realmente 
acerca de intuición versus lógica; se trata de usar un tipo de lógica (razona-
miento hipotético-deductivo) sobre otro (razonamiento Bayesiano).

El meollo del asunto radica en nuestra base educativa. Desde una edad 
temprana, se nos enseña a abordar los problemas con una mentalidad hi-
potético-deductiva, lo que nos resulta muy útil en casi todas las situaciones, 
pero se queda corto en rompecabezas como el problema de Monty Hall. 
El razonamiento Bayesiano, que explica mejor la lógica detrás de cambiar 
de puertas, sigue siendo menos familiar para la mayoría y se reserva para 
campos especializados con marcos matemáticos complejos. 

El ejemplo de Monty Hall no es un ejemplo ilustrativo de la supremacía 
de los métodos formales sobre los materiales, sino la del razonamiento ba-
yesiano sobre el hipotético-deductivo (en este caso particular), y estos son 
ambos métodos formales. La intuición provee el mismo resultado que el 
método hipotético-deductivo, sencillamente porque el método formal que 
todos estudiamos desde chicos en nuestra educación y el que aplicamos 
siempre es el hipotético-deductivo.

Por lo tanto, la persistente intuición de que las probabilidades son 50/50 
no es solo la intuición en falta, sino un reflejo de los métodos de razona-
miento incrustados en nosotros. Para comprender completamente el pro-
blema de Monty Hall, debemos salir de nuestra zona de confort lógico 
convencional y abrazar el mundo de la inferencia Bayesiana. La intuición 
proporciona la respuesta incorrecta porque es solo una encapsulación de ese 
razonamiento hipotético-deductivo.

Mapas prenoéticos

Las reglas de cada uno de los dos tipos de razonamiento se almacenan en 
dos sistemas de memoria diferentes. El razonamiento hipotético-deductivo 
utiliza la memoria explícita, donde somos conscientes de la información y 
los procesos que estamos utilizando. El razonamiento inductivo aprovecha 
la memoria implícita, aprovechando patrones y experiencias inconscientes.

En el proceso de sensopercepción que venimos analizando, la memoria 
implícita son los mapas topológico, ontológico y mereológico de los que 



289

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

hablamos. Estos mapas no son solo construcciones teóricas; son herramien-
tas prácticas que nuestros cerebros utilizan para predecir e interpretar la 
información sensorial basada en nuestras experiencias pasadas. Estos mapas 
trabajan en segundo plano, moldeando nuestras percepciones sin que nece-
sitemos pensar conscientemente en cada paso. 

Los mapas a los que nos referimos seguramente no sean los únicos. Es 
probable que, para cada proceso mental, desde la toma de decisiones hasta 
la respuesta emocional, haya un mapa correspondiente que ayude en nuestra 
rápida y a menudo inconsciente navegación a través de las complejidades 
de la vida. Los mapas topológico, ontológico y mereológico sirven para pre-
decir lo que vamos a sensopercibir basándonos en instancias anteriores y 
luego construir la mayoría de la imagen percibida (la parte que no varía). 
Por lo tanto, a estos mapas los llamamos “prenoéticos” porque sientan las 
bases para nuestros pensamientos conscientes, permitiéndonos reaccionar 
al mundo que nos rodea de maneras informadas sin la lenta deliberación del 
razonamiento explícito. La base inicial de los mapas son los conocimientos 
de anatomía, biomecánica y fisiología, y luego son completados, detallados 
y optimizados en cada instancia de práctica. 

Los mapas topológico, ontológico y 
mereológico sirven para predecir lo 

que vamos a sensopercibir basándonos
 en instancias anteriores .

Ahora, en la escucha osteopática, estos procesos cognitivos y mapas jue-
gan un papel trascendental. Mientras escuchamos el cuerpo de un paciente, 
aunque no estemos pensando conscientemente en estructuras anatómicas 
o en la mecánica del movimiento, nuestro conocimiento y experiencia acu-
mulados moldean nuestra intuición. Antes separamos la cognición de la 
escucha o la escucha de la cognición, pero ahora, gracias a esta maniobra de 
considerar la intuición y los mapas como cognición inconsciente, podemos 
reunirlos nuevamente.

Al reconocer y aprovechar el poder de los mapas prenoéticos, fusiona-
mos la cognición con la intuición. Esta fusión permite a los osteópatas “es-
cuchar” de una manera que es a la vez informada por su amplia formación y 
notablemente intuitiva, lo que conduce a conocimientos y diagnósticos que 
podrían no ser inmediatamente evidentes a través solo del razonamiento 
convencional.



Leandro Howlin

290

Glosario: mapas prenoéticos

Mapas prenoéticos: Conjunto organizado de información en 
memoria que acelera y potencia, gracias a predicción y penetración 
enactiva, los procesos de sensopercepción.

Ahora bien, los conceptos y procesos propios de la cognición, si bien no 
son parte de la escucha propiamente dicha, juegan un papel preponderante 
en ella. Tengo que aprender los conceptos de cadena etiológica y diagnósti-
co etiotrópico, introyectarlos, meterlos en mi cuerpo, para lograr no pensar 
en ellos pero que desde el fondo de mi cabeza de alguna manera vayan 
organizando los datos recolectados en la escucha.

Vale decir, tomar ese proceso meramente intelectual que es la cognición 
y darle realidad corporal. Encarnar el razonamiento. Convertir ese procesa-
miento declarativo en procedimental. Y es en esta maniobra transmutadora 
que la cognición pasa a ser parte de la escucha.



291

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Pr
oc

es
am

ie
nt

o
I n

pu
t

O
ut

pu
t

Sistema 1

Receptores
sensoriales

Implícita

Sistema 2 Explícita

Memoria

Anamnesis +
Examen fisico

Proceso
de patrones

¿Patrón
reconocido?

Si

Si

No

No

¿Alguno de los
sistemas objeta?

Procesos
inductivos

Diagnóstico

Procesos
deductivos

Reglas 
formales

Mapas
prenoéticos

Estamos deconstruyendo la temporalidad lineal que elaboramos antes. 
Tanto en las fases de la sensopercepción (sensación-percepción-cognición) 



Leandro Howlin

292

como en las etapas de la sesión (anamnesis-examen físico-diagnóstico-tra-
tamiento), la linealidad nos sirvió como recurso didáctico, pero en la rea-
lidad todas esas fases pueden suceder no solo en un orden distinto, sino 
también que a veces se producen simultáneamente. Las fases de la senso-
percepción son lineales pero puntuales, y hay muchas líneas simultáneas en 
paralelo. La comparación del esquema distal con el mapa mereológico es 
puntual, momentánea y repetitiva, pero es un proceso que transversalmente 
orienta el examen físico y elabora el diagnóstico.

Lipton (2005) afirma que la mente inconsciente es mucho más pode-
rosa que la consciente. Da el ejemplo de caminar como una función propia 
de la mente inconsciente, argumentando que resultaría una tarea imposible 
para la mente consciente, porque requeriría conocer la coreografía precisa de 
todos los músculos que hay que mover en qué momento, respondiendo a 
las sucesivas sensaciones de peso, movimiento y equilibrio. Esto muestra la 
diferencia fundamental entre nuestro inconsciente, que aprovecha patrones y 
experiencias almacenadas en memoria (procedimientos materiales), y nuestra 
mente consciente, que se basa en el razonamiento paso a paso (procedimien-
tos materiales). El psicólogo Mihaly Csikszentmihalyi (1990) cuantifica esta 
diferencia, señalando que mientras nuestra mente consciente procesa infor-
mación a una tasa de 126 bits por segundo, la mente inconsciente puede 
procesar miles de millones de bits en la misma cantidad de tiempo.

Esto nos lleva a la relación entre intuición y razón. Intuición y razón 
son dos tipos de reglas mentales de inferencia, y si bien los separamos para 
entenderlos mejor, en el funcionamiento cotidiano cada instancia cognitiva 
utiliza reglas de ambos tipos, empotradas unas en otras. La mayoría de las 
reglas son incluso híbridas, formadas por componentes materiales y com-
ponentes formales. 

Intuición es encapsulación

En cualquier instancia clínica, los profesionales operan en sus primeros 
años dentro de un marco hipotético-deductivo, aplicando meticulosamente 
el razonamiento clínico para diagnosticar y tratar a los pacientes. A pesar de 
esta dependencia de un enfoque metódico, a medida que los osteópatas ma-
duran en su práctica, muchas de sus decisiones clínicas se ven influenciadas 
por manifestaciones intuitivas. Este enfoque intuitivo no es una desviación 
del razonamiento, sino más bien una forma automatizada de él, refinada a 
través de la experiencia. De hecho, las investigaciones más recientes (tanto 
en osteopatía como en medicina convencional y otros tipos de medicina) 



293

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

respaldan firmemente el reconocimiento de patrones o el razonamiento 
inductivo como la estrategia de razonamiento diagnóstico más utilizada 
por expertos en situaciones clínicas familiares, o no problemáticas (Groen 
and Patel (1985); Jones (1995); Case et al. (2000); Coderre et al. (2003); 
Eva (2005); Heemskerk et al. (2008); Higgs, Jones, Loftus, & Christensen 
(2008); Elstein (2009); Harjai and Tiwari (2009); Norman & Eva (2010); 
Pelaccia et al. (2011); Pelaccia et al. (2014)). 

El razonamiento hipotético-deductivo es característico de los practican-
tes principiantes. Sin embargo, con la acumulación de experiencia práctica, 
se nota un cambio. Los practicantes comienzan a comprender los proble-
mas de los pacientes de manera más intuitiva, reconociendo patrones rápi-
damente y empleando razonamiento inductivo. Estas estrategias, que una 
vez fueron desconocidas y aprendidas con esfuerzo, gradualmente se con-
vierten en una segunda naturaleza para los profesionales experimentados. 
Esta evolución de un razonamiento deliberado y consciente a un entendi-
miento intuitivo marca la progresión de novato a experto.

Por supuesto, la división novato/experto es una dicotomía simplista que 
representa los extremos de un desarrollo continuo. Uno es novato al ini-
cio de su carrera, y a medida que adquiere conocimiento y experiencia, se 
convierte más en experto. Si en este continuo quisiéramos fijar un límite a 
partir del cual los que lo atraviesan son considerados “expertos”, podríamos 
pensar algo así: es experto quien utiliza en su praxis cotidiana más proce-
dimientos intuitivos encapsulados que razonamientos formales, pero que 
podría, si fuera necesario, tomar los resultados materiales a los que arribe 
por medio de la intuición y expandirlos en una explicación formal. Este 
equilibrio de escucha y razonamiento es la característica distintiva de un 
experto en osteopatía.

Intuición prenoética

La idea de “prenoesis”, y la teorización de fenómenos prenoéticos en la 
cognición humana, son conceptos instaurados por Gallagher (2005), ba-
sándose en parte en algunas ideas de Gendlin (1962). Gallagher llama “pre-
noético” a todo aspecto de la estructura de la consciencia que no entra en el 
contenido fenoménico de la experiencia de manera explícita. Es decir, un 
proceso o una entidad que tiene algún rol en la constitución de la conscien-
cia, pero que no es en sí mismo consciente.

Los procesos prenoéticos, por lo tanto, son procesos cognitivos que, aun 
siendo inconscientes, preparan, modelan, estructuran, predisponen, pueblan 



Leandro Howlin

294

y modulan la consciencia. No obstante, Gallagher adopta la concepción de 
cognición de la teoría enactiva, y asigna a los fenómenos prenoéticos sus cua-
lidades. En particular, los procesos prenoéticos no son exclusivamente men-
tales, sino que tienen componentes corporales. Son enclaves de penetración 
somática en la cognición, y, por lo tanto, una de las interfases entre cuerpo y 
mente. El esquema corporal involucra un desempeño prenoético del cuerpo.

Los procesos prenoéticos son procesos 
cognitivos que, aun siendo inconscientes, 

preparan, modelan, estructuran, 
predisponen, pueblan y modulan la 

consciencia. 

Banton (2019) explica de manera clara esta conjunción de penetración 
somática en la constitución de la consciencia: “Lo prenoético es aquello que 
tiene significado, pero a un nivel que no se ha revelado al reconocimiento 
consciente o la reflexión. No es exactamente sinónimo de prerreflexivo. Este 
último sugiere que un significado tiene la capacidad de emerger al pensa-
miento reflexivo, mientras que la prenoética sugiere un significado que pue-
de revelarse de una manera que se siente y se comprende en el cuerpo, sin 
necesariamente tener que revelar su contenido al pensamiento reflexivo”.

El conocimiento erigido mediante mecanismos prenoéticos es de tipo 
bayesiano: proviene, por lo tanto, de la convergencia de sensaciones (incluida 
la interocepción de marcadores somáticos) con memoria de tipo material57. 
Si bien surge de manera inconsciente, este proceso irradia conocimiento 
consciente, y debería poder transmutarse en proposiciones declarativas.

La prenoesis tiene una relación íntima con la intuición, aunque no son 
la misma cosa. Si bien hay prenoesis que no es intuición e intuición que no 
es prenoesis, hay fenómenos que comparten características de ambas, a los 
que podemos llamar “intuición prenoética”. 

La intuición es la generación de conocimiento a partir de reglas in-
conscientes de reconocimiento de patrones. Para que la intuición sea pre-
noética debe cumplir con dos condiciones: tener componentes somáticos, 
y preformar un razonamiento deductivo. Tiene componentes somáticos 
cuando es creación de conocimiento a partir de penetración enactiva, y 

57	  Como un comentario al margen en el que no me atreveré a profundizar aquí, una posible 
aplicación de la fórmula bayesiana fundamental P(A|B) = P(B|A)*P(A)/P(B), es que el nuevo 
conocimiento P(A|B) se genera a partir de la ponderación de premisas materiales P(A) y P(B) a 
través de premisas formales P(B|A).



295

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

preforma un razonamiento deductivo cuando representa una encapsula-
ción de razonamiento.

Intuición prenoética, por lo tanto, es la modulación de conocimientos 
declarativos mediante marcadores somáticos, y, por lo tanto, su desarrollo 
requiere tanto un aprendizaje teórico como una práctica extendida.

El desarrollo de la intuición prenoética no es instantáneo; es una ha-
bilidad que se perfecciona a través de un extenso aprendizaje teórico y ex-
periencia práctica. Es esta combinación de conocimiento y comprensión 
somática la que distingue el enfoque diagnóstico en la osteopatía. Aquí, el 
practicante escucha y siente, proporcionando un diagnóstico que se basa 
tanto en la sensación como en la deducción, un concepto ajeno a los mode-
los más tradicionales e hipotético-deductivos de la medicina convencional.

Por el contrario, la medicina convencional se basa predominantemente 
en un enfoque hipotético-deductivo para el diagnóstico. Este método im-
plica recopilar síntomas y signos para relacionar la condición de un paciente 
con patologías conocidas, a menudo apoyándose en gran medida en la tec-
nología para descartar o confirmar posibilidades, con el objetivo de lograr 
un diagnóstico “objetivo”. Este proceso, aunque sistemático, pasa por alto 
los conocimientos intuitivos que se pueden obtener mediante la interacción 
directa con el paciente y la comprensión somática, que son fundamentales 
para la práctica osteopática.

La prenoesis en la praxis osteopática

La escucha osteopática es, por lo tanto, prenoética. Esta forma única de 
escuchar no se limita a recopilar información a través del tacto, sino que 
invoca percepciones clínicas directas dentro del osteópata sin la necesidad 
de un pensamiento lógico deliberado. No porque el razonamiento no exista 
o no se ejecute; más bien, el razonamiento está tan profundamente encap-
sulado y automatizado que opera por debajo del umbral de la conciencia.

La capacidad prenoética de la escucha está dada por la suma de las par-
ticularidades de las tres fases: sensibilidad aumentada, fusión somática y 
penetración enactiva. La sensibilidad aumentada facilita la prenoesis al po-
sibilitar la detección rápida de desviaciones respecto de la media. La fu-
sión somática cataliza la prenoesis al permitir una comprensión directa, en 
primera persona, que no requiere una traducción en palabras o algoritmos. 
La penetración enactiva ejecuta la prenoesis al canalizar el razonamiento 
clínico a través de herramientas materiales y corporales.



Leandro Howlin

296

La capacidad prenoética de la escucha 
está dada por la suma de las 

particularidades de las tres fases: 
sensibilidad aumentada, fusión 

somática y penetración enactiva.

La escucha prepara el cuerpo y predispone a la mente para un razona-
miento clínico.

En este sentido, no es fácil explicar lo que sucede en una sesión de os-
teopatía. Tomemos por ejemplo esta descripción de Rollin Becker (1997): 
“Un tratamiento podría describirse de la siguiente manera: nuestras manos, 
nuestro movimiento sensible y nuestras habilidades de palpación del movi-
miento, proporcionan puntos de apoyo de referencia para que la fisiología 
del cuerpo del paciente se despierte y use sus recursos internos para hacer el 
trabajo de corregir sus problemas y orientar sus mecanismos hacia la salud. 
A través de la consciencia, las habilidades de palpación y las habilidades 
motoras sensibles, buscamos los puntos de equilibrio de los patrones de 
movimiento para la tensión o tensiones específicas; apoyamos los tejidos 
en estos puntos de equilibrio; sentimos que los tejidos y fluidos pasan por 
un período de tensiones para resolver el problema; nos damos cuenta de un 
período de quietud, un punto de quietud, un cambio”.

Por supuesto, si a mi tía Fefe le describo las acciones de una sesión de 
osteopatía de esa manera, probablemente se mofe de mí y crea que hago 
imposición de manos o algo por el estilo. Es que Fefe no posee los conoci-
mientos para reconocer que esa descripción no es irreal, sino que todos esos 
pasos que parecen mágicos son en realidad encapsulaciones. El diagnóstico 
etiotrópico y la determinación de la cadena disfuncional existen, pero suce-
den altamente encapsulados y de manera automática, excepto en los casos 
novedosos donde es necesario pensar y hacer un esfuerzo voluntario.

Cuanto más experiencia posea un osteópata, menos piensa -de manera 
deliberada- en los pasos del diagnóstico. La percepción está tan encapsulada 
y penetrada que la experiencia fenoménica subjetiva del osteópata está lejos 
de una categorización de estímulos y deducciones formales. No solo se en-
capsulan conocimientos declarativos y procedimientos atómicos, sino que 
los niveles más altos de sensopercepción -sobre todo los relacionados con 
el cuerpo fluido- se establecen como encapsulaciones de niveles más bajos. 
A medida que un osteópata gana experiencia, se vuelca a niveles más altos, 
que “devuelven” (proveen un entendimiento diagnóstico) más rápido, más 



297

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

claro y con menos esfuerzo. La experiencia fenoménica real del osteópata 
experto es etérea e inefable. Los intentos de explicar esa experiencia derivan 
en narraciones metafóricas, crípticas o directamente místicas como las de 
captar tensiones bioeléctricas, “seguir” los tejidos o percibir el cuerpo fluido.

El diagnóstico (es decir, el exoesquema somático) se arma de manera 
inconsciente y sin ahondar en sus elementos atómicos. Ante un patrón ten-
sional con un fulcrum a la altura del opérculo torácico, si fuera necesario el 
osteópata podría ahondar de manera consciente y notar, por ejemplo, que 
hay cierta contractura del escaleno medio, cierto desplazamiento anterior 
de la clavícula, ciertas adherencias o fijaciones en el trayecto de la fascia cla-
vipectoral, cierto patrón compensatorio del esternocleidomastoideo, cierta 
compresión de la yugular, cierta irritación en parte del plexo braquial, la 
influencia de tracciones más lejanas, quizás provenientes del psoas o del 
pectoral menor, y cierto patrón respiratorio. Pero en general, el osteópata no 
necesita bajar a ese nivel de detalle. Lo que percibe es la o las resultantes de 
todos esos elementos, el patrón motor, tensional y energético, y los puntos 
relevantes donde se articula.

En las escuelas de osteopatía se enseña un razonamiento clínico metó-
dico. El método implica descubrir las disfunciones existentes e ir remon-
tándolas causalmente, de manera de encontrar las disfunciones primarias o 
preponderantes. ¿Es eso lo que hace un osteópata? ¿Un diagnóstico paso a 
paso para descubrir la cadena disfuncional, y luego de determinar las dis-
funciones primarias actuar sobre ellas?

Sí y no.
Sí, porque es lo que debería hacer en teoría, pero la realidad es que tanto 

la sensopercepción como los conocimientos de diagnóstico están tan encap-
sulados que la experiencia del examen físico y elaboración de un diagnóstico 
tienen una realidad fenoménica muy diferente de ese planteo teórico.

Algún osteópata podría describir lo que sucede en la clínica con una 
descripción de este estilo (basado de una descripción de Liem, 2017):

- Al inicio de la sesión, el paciente transmite su motivo de consulta, 
aderezado con los datos que le parezcan relevantes. El terapeuta formula 
las preguntas necesarias para establecer una historia clínica, emocional y 
personal, otras afecciones actuales, medicación que consume habitualmente, 
circunstancias específicas y genéricas al momento que comenzó la afección 
y otros datos relevantes.

- Luego el terapeuta propone comenzar el examen físico, para lo cual el 
paciente se pone de pie en determinada posición, se sienta o se tiende en la 
camilla. El terapeuta hace una primera aproximación al cuerpo del paciente 
siguiendo unos pasos determinados, algunos de ellos estratégicos y otros 



Leandro Howlin

298

protocolares (ponerse en modo escucha, llevar al paciente a un estado neu-
tro, emanar presencia, consolidar el vínculo, sintonizar, y muchos otros que 
estudiaremos en la sección que investiga a la escucha en tanto acto).

- Una vez en la escucha propiamente dicha, el terapeuta percibe la con-
figuración de patrones cinéticos, tensionales y energéticos que se desplie-
gan en el cuerpo del paciente y arma un exoesquema somático, apuntalado 
por aspectos prominentes. Estos aspectos prominentes serán, en lo espacial, 
puntos de balance de tensiones recíprocas, puntos pivot de movimientos 
junto con zonas de restricción, y puntos de transformación o transducción 
de haces energéticos. En el desarrollo temporal, serán ritmos, ciclos y va-
riaciones graduales: momentos cíclicos donde el sentido del movimiento se 
invierte, disminuciones o aumentos de intensidades, rangos o frecuencias, 
momentos donde todo se aquieta. En lo inmaterial, serán armazones psí-
quicas, atractores emocionales, disposiciones valorativas, patrones de senti-
mientos, transmutaciones de fuerzas a través del escenario cuerpo/mente.

- A partir de ese mapa, que es no solo tridimensional, sino también po-
lícromo, el terapeuta detecta los patrones que son anormales y decide si son 
disfuncionales o no.

- El terapeuta calcula el o los fulcrums alrededor de los cuales se organi-
zan esos patrones disfuncionales.

- El terapeuta proyecta un fulcrum terapéutico al que debería llevar la 
configuración general para que el sistema pueda continuar las tareas de 
adaptación (homeostáticas y alostáticas) impedidas por las disfunciones.

- El terapeuta acciona con la técnica que corresponda para establecer 
este nuevo fulcrum.

- El terapeuta vuelve a escuchar para retestear y determinar si es nece-
saria alguna otra acción.

En esta descripción, es necesario aclarar dos puntos:
La idea de que el terapeuta conjetura los fulcrums existentes es una en-

capsulación material de razonamientos diagnósticos, fundamentados en 
estudios pormenorizados de anatomía, fisiología, semiología y patología y 
llevados a conocimiento material a través de años de práctica.

La idea de que el osteópata proyecta un fulcrum terapéutico es una de-
cisión de acción inmediata y automática generada por una encapsulación de 
tratamientos posibles, también encarnada y cristalizada por años de estudio 
teórico y de práctica.

En este procedimiento, el terapeuta debe ostentar confianza en lo que 
siente, una suspensión del juicio crítico mientras se lleva a cabo el proceso. 
Posteriormente, el juicio crítico se vuelve fundamental a la hora de inter-



299

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

pretar lo sentido, pero el proceso de “sentir” debe realizarse con esa facultad 
silenciada. Lo importante no es buscar ni encontrar, sino sentir, jugar con 
las profundidades y las proyecciones. Llevar la atención y la identidad a los 
rincones oscuros. No es interpretar las razones del cuerpo, sino encarnar la 
consciencia.

Como dice Gigerenzer (2007): “Las habilidades motoras expertas son 
ejecutadas por partes inconscientes de nuestro cerebro, y el pensamiento 
consciente sobre la secuencia de comportamientos interfiere y se vuelve 
perjudicial para el rendimiento”. Y también: “Los instintos de los expertos 
capacitados se basan en habilidades inconscientes cuya ejecución puede ver-
se obstaculizada por una deliberación excesiva”58.

Sin embargo, “suspensión” del juicio crítico no es anulación. La meta de 
la escucha es entender. Lo prenoético construye el andamiaje para pensar, 
pero la escucha no puede hacerse cargo de todo; necesitamos escuchar y ne-
cesitamos entender. Necesitamos descubrir toda la cadena disfuncional an-
tes de tratar, de lo contrario corremos el riesgo de tratar defensas, compen-
saciones o adaptaciones necesarias. La penetración enactiva permite sentir 
el diagnóstico. Este diagnóstico sentido no es racional, sino analógico. Para 
ejecutar (y validar) el razonamiento clínico, es necesario traducirlo a digital.

Necesitamos descubrir toda la cadena 
disfuncional antes de tratar, de lo 
contrario corremos el riesgo de 
tratar defensas, compensaciones o 

adaptaciones necesarias.

Por todo lo dicho, las tres características de la escucha de cada fase per-
miten un diagnóstico prenoético. Pero, además, hacen que la escucha pro-
mueva y requiera un estado particular somático y de consciencia. La sen-
sibilidad aumentada, al concentrar la atención, facilita un estado alterado 
de consciencia. La fusión somática, al modificar los límites de la imagen 
corporal propia, cataliza un estado alterado de consciencia. La penetración 
somática, al modificar los procesos cognitivos, dispara un estado alterado de 
consciencia. Este aspecto de la escucha en tanto estado es lo que veremos 
en la próxima sección.

58	  Nota: en esta cita, Gigerenzer confunde ‘inconsciente’ con ‘no deliberado’. Una decisión o una 
acción pueden ser automáticas pero conscientes. Al respecto, confrontar con la crítica de Evan 
Thompson al modelo de Dreyfus que mostramos en el capítulo 20.





V

LA ESCUCHA COMO ESTADO





303

15. La escucha como estado 
alterado de consciencia

El modo escucha

Estudiar la escucha en tanto estado significa encarar ese fenómeno que 
se conoce como “modo escucha”, que es un modo particular de funciona-
miento psicofisiológico, tanto en el terapeuta como en el paciente, esencial 
para que se desplieguen el proceso y el acto de escucha. 

Me llevó muchos años entender que el modo escucha era algo tangible, 
y no solo una forma de decir. Recuerdo que, en las clases, antes de alguna 
práctica de sensopercepción, los profesores solían proponer “nos ponemos 
en modo escucha”. Yo pensaba que era una figura retórica, como cuando 
volvíamos del recreo y dentro del aula quedaban resabios del jolgorio, hasta 
que el profesor podía decir “bueno, ahora nos ponemos en modo prestar 
atención”, o como cuando llegábamos el día del examen y estábamos char-
lando en el aula esperando que lleguen los demás, hasta que el profesor 
decía “nos ponemos en modo examen” y entonces nos callábamos todos, iba 
cada uno a su asiento y guardaba las cosas para que en el escritorio quedara 
solo lo imprescindible. En esos casos, esas frases querían decir algo así como 
“dejemos ahora la distracción y vamos a dedicarnos a lo que debemos”. Yo 
pensaba que cuando los profes decían “nos ponemos en modo escucha” era 
algo del mismo calibre.

Pero no: el modo escucha es un fenómeno concreto. Para potenciar las 
capacidades que me permiten escuchar, debo ponerme en un estado parti-
cular de funcionamiento. Ese modo escucha incluye muchas cosas: cómo 
me conecto yo con mi organismo, cómo calibro mi cuerpo -que es mi he-
rramienta de escucha-, cómo me conecto con el mundo, cómo me oriento, 
cómo me enfoco, cómo establezco los límites de lo que voy a hacer, cómo 
me voy a plantar yo frente al acto de escucha y frente al otro, y repasar las 
cosas que en la escucha funcionan de manera distinta a la vida ordinaria y 
que, por lo tanto, es necesario tener en cuenta.



Leandro Howlin

304

Como ya vimos, las características idiosincráticas del proceso de escu-
cha son una sensibilidad aumentada, más una percepción no ordinaria (la 
fusión somática), más una cognición no ordinaria (la penetración enactiva). 
Esos tres fenómenos de las fases de la sensopercepción generan un estado 
de consciencia no ordinaria, y eso es el modo escucha. Ese estado de escu-
cha es neutro, presente, aferente, autotélico, fático, ritual. Implica distintas 
maneras de aplacar nuestra identidad, de configurarnos de manera de dejar 
la menor impronta posible, y vibrar y flamear junto con lo circundante. 
Genera un estado psicofisiológico particular, en el límite entre el pensar y el 
sentir, donde la información circula mucho más densa y rápida.

Pero, además, el modo escucha amplifica esas tres características del pro-
ceso de escucha, y esa retroalimentación positiva nos mete en un mundo 
exótico, difícil de concebir en un estado normal de consciencia.

Glosario: retroalimentación negativa y positiva

Retroalimentación negativa: Mecanismo de 
retroalimentación que sensa una variable interna a un entorno, 
de manera de disminuir el valor de esa variable si esta pasa de 
cierto umbral o se aleja de un rango de valores óptimos. El 
objetivo de este mecanismo suele ser la estabilidad. Un 
termostato es un ejemplo clásico de retroalimentación negativa.

Retroalimentación positiva: Mecanismo de 
retroalimentación que sensa una variable interna a un entorno, 
de manera de aumentar aún más el valor de esa variable si esta 
se acerca o se aleja de ciertos valores de control, generando una 
escalada progresiva y continua. El objetivo de este mecanismo 
suele ser forzar el sistema hacia un estado nuevo, que muchas 
veces puede ser un colapso o una división. Un ejemplo es el 
proceso de coagulación de la sangre. El tejido lesionado libera 
señales químicas que activan las plaquetas en la sangre. Una 
plaqueta activada libera sustancias químicas para activar más 
plaquetas, provocando una cascada rápida y la formación de un 
coágulo de sangre.

En mis primeras instancias de escucha consciente, creía que el modo es-
cucha era solo una cuestión de concentración, pero, a medida que fui avan-
zando, me fui dando cuenta que mi experiencia cambiaba de una manera 
más global.

Cuando escuchaba, mi atención estaba concentrada, y era más difícil que 
algo exterior me distrajera.

Cuando escuchaba, percibía distinto. La sensación era que percibía más 
cosas, pero no era una cuestión meramente cuantitativa, sino cualitativa.



305

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Cuando escuchaba, podía fácilmente formar imágenes mentales a partir 
de sensaciones táctiles que iban dejando estelas mnemónicas y formando un 
armazón tridimensional.

Cuando escuchaba, no sentía esa necesidad de hablar o de comprender, 
ni siquiera de preguntarme a mí mismo qué era lo que estaba haciendo o lo 
que buscaba.

Cuando escuchaba, podía entender sin esfuerzo funcionamientos e in-
fluencias, causas y efectos, relaciones recónditas.

Cuando escuchaba, el tiempo transcurría a otra velocidad, no sé si más 
lento o más rápido, pero indudablemente a otra velocidad o a otro ritmo.

Cuando escuchaba, entraba en un estado de relajación profunda.
Cuando escuchaba, mi imagen corporal parecía difundirse.
Cuando escuchaba, lograba una especie de deleite solo por escuchar.
Algunos de estos efectos los había experimentado en otras situaciones. 

La capacidad de concentrar mi atención y de entender más fácilmente, en 
el estado de flow, sobre todo cuando escribía. La variación en la experiencia 
temporal y la relajación, en prácticas de meditación. 

Es que todas estas cosas, la concentración, la percepción distinta, el si-
lenciamiento del discurso interno, y todas las demás, no son efectos que su-
ceden solo en la escucha. Son las características que definen ese fenómeno 
conocido como “Estado Alterado de Consciencia”.

Estados alterados de consciencia

Definición de estado alterado de consciencia

Un estado alterado de consciencia (EAC, de aquí en adelante) suena a 
algo extraordinario, que sucede solo en la hipnosis, el trance místico o luego 
del consumo de alguna sustancia alucinógena. Esos son ciertamente EACs, 
pero existen otras instancias mucho más cotidianas. Dormir, por ejemplo, 
nos pone en un EAC. El estado de compenetración en una tarea es otro 
EAC, conocido como flow (Csikszentmihalyi, 1990). Mirar televisión, me-
ditar, escuchar música, conducir un auto, leer un libro, jugar un videojuego, 
son todas actividades que nos colocan en un EAC. Cuando uno de tus ami-
gos sentado a la mesa de pronto se queda con la mirada fija en la nada, los 
párpados bien abiertos, pensando en vaya uno a saber qué, está en un EAC. 
El pánico es un EAC, sea justificado o no. Un estado gripal es un EAC.



Leandro Howlin

306

Las obras básicas para el estudio de los EACs son las de Charles Tart 
(1969), Ludwig (1966) y Farthing (1992), que los definieron y enumeraron 
las dimensiones según las que la consciencia puede alterarse, los inductores 
posibles de esos cambios y las funciones que pueden perseguir esos cambios 
de estado. 

Según Tart, los EACs son “patrones alternativos o configuraciones de 
experiencia, que difieren cualitativamente de un estado de base”. Farthing 
(1992), refina un poco este concepto, agregándole las nociones de subje-
tividad y transitoriedad. Según él, un EAC es un “cambio temporal en el 
patrón general de la experiencia subjetiva, de modo que el individuo cree 
que su funcionamiento mental es claramente diferente de ciertas normas 
generales para su estado de consciencia normal de vigilia”.

Según Farthing (1992), además de los cambios en sus experiencias sub-
jetivas, los EAC también pueden implicar cambios en el funcionamiento 
cognitivo (como la atención y la memoria), el comportamiento manifiesto 
(cosas que uno hace y dice) y las respuestas fisiológicas (como las ondas 
cerebrales).

Los EACs están definidos como fenómenos puramente psíquicos, pero 
incluyen manifestaciones corporales. Es claro que en el dormir, el funciona-
miento del cuerpo se modifica de manera completa. También en el amigo 
que se queda con la mirada perdida, donde hay no solo congelamiento so-
mático sino una llamativa apertura ocular extrema. También son evidentes 
los cambios fisiológicos en el pánico o el enojo, donde la frecuencia cardíaca 
se acelera, la tensión arterial aumenta, la respiración se acorta, y muchos 
otros cambios que producen una interocepción particular. Todo EAC im-
plica tanto una disposición específica de la activación del sistema nervioso 
autónomo (simpática o parasimpática) como la producción y distribución 
de ciertas hormonas (adrenalina y dopamina, entre otras).

Los cambios fisiológicos son tan inseparables de los psíquicos, que lo 
correcto sería cambiar la nomenclatura por “Estados Alterados Somatopsí-
quicos”. Vamos a mantener la terminología Estado Alterado de Conscien-
cia porque ya ha sido ampliamente adoptada y no queremos que se entienda 
que estamos hablando de otra cosa, pero vale la aclaración de que son modi-
ficaciones al funcionamiento cotidiano, tanto de la mente como del cuerpo. 

Es más, me atrevo a aseverar que un EAC es un cambio en cómo uno 
se siente, y ese cambio proviene siempre de una configuración particular de 
interocepción, y, por lo tanto, la alteración en la consciencia proviene siem-
pre de una alteración en el cuerpo.



307

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Dimensiones de los EACs

Ludwig (1966), Tart (1969) y Farthing (1992) enumeran varias dimen-
siones de la experiencia consciente que pueden cambiar. Para que un estado 
consciente sea considerado un EAC no basta que una de estas dimensio-
nes cambie, sino que es necesario que varias de ellas se modifiquen. En 
ese sentido, todo EAC no es una entidad definida, sino un espectro59, no 
solo porque distintas configuraciones dimensionales determinan distintos 
EACs, sino que en un EAC habitualmente definido bajo un nombre único 
las dimensiones pueden variar. 

El EAC normalmente llamado “dormir”, por ejemplo, puede suponer 
una desconexión menor o mayor de la motricidad, puede incluir determi-
nadas modificaciones de la sensopercepción (sueños) o no, y puede estable-
cer una mayor o menor barrera de entrada de interrupciones atencionales 
(sueño liviano o profundo). Dos instancias distintas de “dormir” pueden 
aparejar experiencias muy distintas entre sí.

He aquí la lista de dimensiones de cambio de estado provista por Far-
thing (1992):

1. Atención: Esta dimensión implica un estado de concentración intensa, 
donde la mente se concentra en un solo objeto o actividad, excluyendo todo 
lo demás. Esta concentración permite una inmersión profunda, pero reduce 
la conciencia de eventos o entornos no relacionados.  “Los EACs pueden im-
plicar una mayor tendencia a centrar la atención estrechamente en un objeto 
o evento interno o externo (como se encuentra en una mayor absorción aten-
cional en la atención concentrativa y la hipnosis) […] Como consecuencia de 
la atención estrechamente enfocada, las personas pueden notar aspectos de 
su objeto de atención (como la música) que normalmente no notarían, pero 
responden menos de lo normal a otros eventos” (Farthing, 1992).

Ejemplo: Cuando uno conduce, la atención se concentra en esa tarea. La 
capacidad de un conductor de conducir por grandes distancias, reaccionan-
do a eventos externos de manera correcta y segura, pero sin tener recuerdo 
consciente de haberlo hecho, se conoce como “hipnosis de la carretera”.

2. Percepción: Un EAC puede implicar cambios en la apariencia de los 

59	  Un espectro es una condición que no se limita a un conjunto específico de valores, sino que puede 
variar, sin pasos, a través de una o más dimensiones continuas. Afirmar que un concepto es un 
espectro implica que no hay características definitorias precisas para las entidades que lo pueb-
lan. Una entidad determinada puede pertenecer al espectro si contiene valores dentro de ciertos 
rangos para una o más de un muestrario de dimensiones posibles. Un espectro está definido por 
varias dimensiones, cada una de las cuales puede adoptar distintos valores, y uno de los valores 
puede ser cero.



Leandro Howlin

308

objetos. Pueden incluso ocurrir efectos sinestésicos. Percibimos y procesa-
mos más de lo que sucede a nuestro alrededor y con mayor precisión. 

Ejemplo: Cuando uno escucha música y está compenetrado en ella, pue-
de percibir detalles y armonías que en una escucha casual pasan desaperci-
bidas. Farthing brinda el siguiente ejemplo: “Un observador, drogado con 
marihuana, informó que cuando escuchó (a través de auriculares estéreo) las 
Variaciones Goldberg de J. S. Bach, obtuvo una intensa experiencia visual y 
táctil, además de auditiva”.

3. Imaginería y fantasía: Las imágenes mentales visuales pueden ser 
especialmente vívidas durante un EAC.

Ejemplo: El mejor ejemplo son los sueños. Los sueños son alucinaciones 
cuando dormimos, pero las alucinaciones pueden ocurrir incluso en otros 
estados, como en aquellos producidos por drogas psicodélicas o luego de 
una sugestión hipnótica.

4. Discurso interno: Esta dimensión se refiere al acallamiento del cons-
tante diálogo interno que acompaña a nuestra conciencia despierta. En 
ciertos EACs, esta charla interna disminuye o cesa por completo, permi-
tiendo períodos de silencio mental o diálogo interno alterado.

Ejemplo: Durante la meditación profunda o bajo los efectos de sus-
tancias como la marihuana, el monólogo interior, habitualmente incesante, 
puede volverse esporádico, menos coherente o incluso pausarse, creando 
una sensación de calma mental o abriendo la puerta a diferentes formas de 
conciencia interna. 

5. Memoria: La capacidad de procesamiento de los recuerdos puede 
modificarse. Uno puede notar una mayor dificultad para recuperar infor-
mación de memoria. 

Ejemplo: En la intoxicación por marihuana, la habilidad de recuperar 
eventos de la memoria corta está disminuida. En otros estados, la capacidad 
mnemónica puede también incrementarse, y son habituales las prácticas de 
hipnosis destinadas a recordar un evento particular. No solo la recuperación, 
sino también el guardado de memoria puede verse afectado. 

6. Procesos de pensamiento de nivel superior: En algunos EACs, los 
procesos de pensamiento pueden verse dificultados, y a causa de esto está 
prohibido conducir borracho o bajo la influencia de drogas. Por otro lado, 
algunas personas en un EAC pueden adquirir ideas creativas o soluciones de 
problemas complejos, como los poetas que escriben bajo la influencia de dro-
gas o los atletas o creativos que mejoran su rendimiento cuando están en flow. 

Ejemplo: El caso del flow es seguramente el más estudiado en este aspec-
to. Más adelante incluimos un apartado especial para este estado no ordinario.



309

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

7. Significado de las experiencias: Una experiencia común en los EACs 
es la sensación de que algunos pensamientos o hechos son profundamente 
importantes, incluso místicos. También se incluyen en esta dimensión va-
riaciones en la experiencia cómica: puede suceder que un grupo de gente 
intoxicada con marihuana se ría como loca de algunos chistes, mientras que 
un participante de la conversación que está sobrio no entiende la gracia.

Ejemplo: “Un buen ejemplo de esto es una escena de la película Animal 
House, en la que unos estudiantes universitarios se drogan con marihua-
na con su profesor de inglés. Uno de los estudiantes queda fascinado por 
la idea de que un objeto está hecho de átomos, y que cada átomo es un 
pequeño sistema solar, siendo los electrones pequeños planetas que giran 
alrededor del núcleo del sol. ¡Y debe haber gente pequeña en esos pequeños 
mundos! ¡Y la Tierra debe ser un planeta en un átomo de algún objeto en 
un mundo más grande, con gente aún más grande! Y así sucesivamente. 
¡Guau!”. (Farthing, 1992)

8. Experiencia temporal: La energía que normalmente se utiliza para el 
procesamiento temporal se reasigna para foco y atención. Sin la capacidad 
de separar el pasado del presente del futuro, nos sumergimos en un presente 
dilatado. Recibimos más datos por segundo y los procesamos más rápi-
damente. Cuando procesamos más información más rápido, el momento 
parece durar más.

Ejemplo: Es conocido el caso de alguien concentrado tanto en una tarea 
que no se da cuenta del paso del tiempo.

9. Sentimientos y expresión emocional: Las personas pueden volverse 
muy reactivas emocionalmente, respondiendo a acontecimientos ante los 
que normalmente no reaccionarían. La expresión manifiesta de emociones, 
como las caricias afectuosas, el llanto o las acciones violentas, puede estar 
desinhibida en los EAC.

Ejemplo: El ejemplo que viene fácilmente a la memoria es el de los 
borrachos, que lloran o se enojan fácilmente, y que pueden mostrarse cari-
ñosos o coléricos.

10. Excitación: En el estado de vigilia, el nivel subjetivo de excitación 
de las personas puede variar ampliamente, hacia abajo (relajación profunda) 
o hacia arriba (exaltación o frenesí). En algunos EACs se pueden alcanzar 
extremos de excitación. En este sentido, Roland Fischer sugiere una clasifi-
cación de EACs de acuerdo con si son ergotrópicos o trofotrópicos60.

60	  Estos dos términos provienen del trabajo de Gellhorn (1970), que propone que el organismo 
posee dos modos de funcionamiento, que si bien son antagónicos, pueden ser simultáneos. El 
sistema ergotrópico adapta al cuerpo a desafíos del exterior y lo prepara para los esfuerzos somáti-
cos previstos aumentando la demanda metabólica (es decir, moviliza energía). El sistema trofo-



Leandro Howlin

310

Ejemplo: En el sueño o la meditación, el nivel de excitación es muy bajo. 
Con algunas drogas, el nivel de excitación puede llegar a ser muy alto.

11. Autocontrol: las personas pueden volverse más impulsivas y hacer 
cosas que van en contra de sus inhibiciones sociales habituales. O pueden 
volverse letárgicas y no iniciar acciones ordinarias.

Ejemplo: También aquí el ejemplo habitual es el del borracho desinhi-
bido. Hay incluso personas que toman un poco de alcohol en las fiestas para 
perder la timidez.

12. Sugestibilidad: La sugestibilidad es la responsividad a sugestiones. 
En general, una sugestión es una comunicación de una persona a otra que 
induce en la segunda un cambio en sus comportamientos o creencias, sin 
que exista ningún argumento persuasivo o coerción. En un EAC, el grado 
en que las personas están abiertas a sugerencias e influencias puede aumen-
tar, alterando el comportamiento y las creencias provenientes del exterior.

Ejemplo: Un sujeto hipnotizado puede ejecutar las órdenes más absur-
das, que no acataría en su estado natural.

13. Imagen corporal: Un sujeto en un EAC puede figurarse cambios en 
las proporciones corporales o el peso propios percibidos, o en eventos sen-
soriales internos. Los cambios en la imagen corporal contribuyen a cambios 
en el sentido de identidad personal, que es la próxima dimensión.

Ejemplo: Una persona intoxicada con marihuana puede verse las manos 
gigantes.

14. Sentido de la identidad personal: Los individuos pueden experi-
mentar un cambio en su identidad propia, sintiéndose separados o funda-
mentalmente diferentes de su yo habitual. Las personas pueden sentir que 
ya no son ellas mismas, puesto que la sensopercepción de sí mismas ya no 
coincide con su autoconcepto recordado.

Ejemplo: En algunas experiencias místicas, se puede tener la sensación 
de que uno es uno con el universo, o con la divinidad.

trópico conserva energía y ayuda en la recuperación del cuerpo luego de un esfuerzo. Las fun-
ciones de ambos sistemas se corresponden con las que habitualmente se asignan a las divisiones 
simpática y parasimpática del sistema nervioso autónomo. La diferencia fundamental es que los 
sistemas ergotrópico y trofotrópico incluyen estructuras y respuestas no necesariamente autóno-
mas, e incluso no neurales (por ejemplo, hormonales).



311

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Dimensiones de los Estados Alterados 
de Consciencia

1)  Atención

2)  Percepción

3)  Imaginería y fantasía

4)  Discurso interno

5)  Memoria

6)  Procesos de pensamiento de nivel superior

7)  Significado de las experiencias

8)  Experiencia temporal

9)  Sentimientos y expresión emocional

10) Excitación

11) Autocontrol

12) Sugestibilidad

13) Imagen corporal

14) Sentido de la identidad personal

Ejemplos de estados alterados de consciencia

En la enunciación de las dimensiones dispuesta en el apartado anterior, 
los ejemplos provistos son deliberadamente exagerados, con el objeto de 
que fueran ilustrativos, de manera que abundan casos de intoxicación con 
marihuana, ebriedad o rapto místico. Esto podría provocar la idea errónea 
de que los EAC son fenómenos extremos. Sin embargo, existen EACs mu-
cho más cotidianos donde también la experiencia consciente se modifica 
según algunas de esas dimensiones, aun si las alteraciones no son tan espec-
taculares. Veamos algunos de ellos.



Leandro Howlin

312

Dormir

El acto de dormir incluye dos estados distintos, dependiendo si haya o no 
sueños. En el dormir sin sueños, la consciencia se apaga, y eso de por sí ya 
altera varias de las dimensiones de la experiencia consciente. En el dormir con 
sueños, la consciencia se torna alucinógena y la percepción, tanto del mundo 
exterior como de uno mismo, se hace no solo irreal, sino incluso irracional. 

Dimensiones que se modifican en el dormir:
Atención: La atención hacia el mundo exterior se apaga casi por com-

pleto. Provocar una interrupción atencional en alguien dormido requiere un 
esfuerzo mayor del habitual.

Percepción: La percepción del mundo exterior se detiene.
Imaginería y fantasía: Los sueños en sí mismos.
Memoria: Los sueños ocurridos mientras dormimos tienen poca per-

sistencia en la memoria. Sueños que recordamos vívidamente ni bien des-
pertamos se van haciendo más y más borrosos de una manera bastante más 
rápida que lo que suelen hacerlo los eventos cotidianos, y un par de horas 
después, cuando intentamos referirlos a alguien, encontramos que la ma-
yoría de los detalles se perdieron. Más allá de los sueños, no hay memoria 
alguna de otros eventos ocurridos durante el dormir.

Experiencia temporal: En el dormir sin sueños, es claro que no hay 
consciencia temporal. En los sueños, el tiempo transcurre a distintas velo-
cidades, y la narrativa de algunos sueños puede tener una extensión que no 
cabe en el tiempo que estuvimos dormidos (en una noche, podemos soñar 
una historia que incluye varios días sucesivos).

Excitación: El acto de dormir es claramente trofotrópico, y la relajación 
es máxima.

Pensándolo bien, si bien el dormir es una actividad cotidiana, es expe-
riencialmente más extrema que la intoxicación con sustancias psicodélicas. 
Después de todo, quien duerme se desconecta no solo del mundo, sino in-
cluso de su propia consciencia. 



313

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Relatos

Un ejemplo menos extremo es el de la lectura de un relato, por ejemplo, 
una novela61. 

¿Qué es lo que le hace un relato particular a un lector particular? ¿Cuál 
es el efecto del relato en el lector?

En principio, hay efectos que son innegables: fascinación, emoción, ten-
sión, placer, imaginación, identificación y suspensión del juicio crítico. Habrá 
quien dice que existen otros: que el relato genera conocimiento, que es ca-
tártico, que es transgresor, por nombrar algunos, pero estos fenómenos son 
controvertibles, lo cual no quiere decir que no sean ciertos, sino que su enun-
ciación requiere cierta demostración que supera los límites de este libro. 

Por supuesto, no todos los relatos generan los siete efectos que hemos 
mencionado. Hay relatos mejores y relatos peores; los mejores generan una 
mayor cantidad o intensidad de los efectos enunciados que los peores. Por 
otra parte, hay relatos distintos; algunos generan más fascinación, mientras 
que otros generan más emociones. Incluso entre estos últimos hay diferen-
cias: los hay que nos hacen llorar, y los hay que nos hacen reír. Y no solo hay 
diferencias entre los relatos, sino que también hay diferencias entre los lec-
tores. Relatos que hacen llorar a unos no hacen llorar a otros. En distintos 
lectores, los relatos resuenan diferente.

Lo cierto es que un relato puede generar estos siete efectos. Es más: la 
eficacia de un determinado relato en generar estos efectos es lo que deter-
mina la posición del relato en una escala de valoración. Los relatos más 
eficaces –los clásicos, los más taquilleros- son los que generan más de estas 
cosas. Un relato que no genera ni fascinación, ni emoción, ni placer, ni ten-
sión, difícilmente sea un éxito de ventas.

Veamos un poco en qué consiste cada uno de estos efectos:
Fascinación: Fascinación es, básicamente, la dificultad de desviar nues-

tra atención. Si un libro nos absorbe, nuestro foco de atención está puesto 
en la historia. No podemos interrumpir la lectura; queremos saber cómo 
sigue. Esto corresponde a la dimensión de Atención de Farthing.

Emociones: Un relato puede hacerme llorar, o puede hacerme reír, o 
puede hacerme sentir miedo.

61	  Elijo una novela como ejemplo, pero existen distintos formatos de relato, no necesariamente 
verbales. Las películas, por ejemplo, incluso las mudas, suelen ser relatos.



Leandro Howlin

314

Tensión: Según Lajos Egri, “El término ‘tensión’ merece al menos dos 
interpretaciones. Por un lado, se refiere a un aspecto cuantitativo de la ma-
nifestación de un conflicto: la tensión dramática será más fuerte cuanto más 
fuertes sean las fuerzas opuestas que definen dicho conflicto. Por otro lado, 
el término se refiere a un efecto sobre el espectador y, en este sentido, denota 
la ansiedad que sufre en relación con el devenir próximo de la obra”. Este 
último sentido es el que nos interesa.

Es interesante que un escritor, contándome cosas que le suceden a al-
guien a quien no conozco (y que de hecho sé que no existe) pueda actuar 
sobre mis glándulas suprarrenales para hacerlas segregar adrenalina. 

En este sentido, la tensión corresponde a la dimensión de Excitación de 
Farthing.

Placer: Aquí tenemos una paradoja: el relato puede generar emociones 
que en la vida real son displacenteras y, por lo tanto, intentamos huir de 
ellas. La tristeza, por ejemplo: en la vida real, uno hace todo lo posible para 
no estar triste. No obstante, hay películas que despiertan tristeza (dramas), 
y la gente va a verlas. Es más, hay quien ve por segunda vez una película 
que lo hizo llorar, aun sabiendo que lo va a hacer llorar de nuevo. Lo mismo 
sucede con las películas de terror y el miedo. 

Las emociones que genera el relato no son necesariamente placenteras 
en sí, de manera que lo placentero del relato no proviene de las emociones 
que genera, sino que es un fenómeno independiente. 

El placer no es una de las dimensiones que definen un EAC, sino un 
efecto, y éstos los veremos más adelante.

Imaginación: La imaginación es también evidente: si el autor es bueno, 
casi podemos ver los escenarios descritos. El mejor ejemplo es la cita de la 
novela En El Corazón del Mar, de Nathaniel Philbrick, que elige Jonathan 
Gottschall en The Storytelling Animal para mostrar cómo una narración 
puede transportarnos a otra realidad:

“Bajo la mirada atenta de Coffin, el timonel acercó el barco todo lo que 
pudo al bote abandonado. Aunque lo sobrepasaron debido al ímpetu que 
llevaban, en los breves segundos que permanecieron junto al bote pudieron 
ver un espectáculo que no olvidarían durante el resto de sus vidas.

Primero vieron huesos (huesos humanos) esparcidos por los bancos y 
por el suelo, como si el bote fuese la guarida de una bestia feroz que comiese 
carne humana. Luego vieron a los dos hombres. Estaban acurrucados en 
extremos opuestos del bote, la piel cubierta de llagas, los ojos sobresaliendo 
de los agujeros del cráneo, las barbas embadurnadas de sal y sangre. Estaban 
chupando la médula de los huesos de sus compañeros muertos”.



315

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

A continuación de la cita, Gottschall nos provoca: “Rápido, ¿dónde es-
tabas mientras leías? ¿Estabas todavía en tu silla, notando el dolor en tu 
espalda y el zumbido del tráfico, o la tinta impresa en esta página? ¿Tu 
visión periférica estaba captando tus propios pulgares en estos márgenes, 
los patrones en la alfombra de tu sala de estar? ¿O Philbrick te hechizó? 
¿Estabas viendo esos labios en carne viva trabajando esos huesos astillados? 
¿Esas barbas llenas de sal? ¿La espuma manchada de sangre chapoteando 
en los costados del bote?”.

Identificación: Sucede un fenómeno de identificación con el protago-
nista, que es independiente de cualquier similitud (podemos identificarnos 
con James Bond, aun si nuestra vida es muy lejana a la propia de los espías). 
Esto corresponde a la dimensión de Sentido de la Identidad Personal de 
Farthing.

Suspensión de juicio crítico: Esta suspensión se refiere a que consen-
timos situaciones de la narrativa que no pueden ser reales. Esta suspensión 
del juicio crítico permite aceptar situaciones descabelladas, pero no azarosas. 
Las situaciones tolerables deben cumplir ciertas condiciones. En principio, 
deben cumplir con la condición de verosimilitud dentro del ámbito de la 
historia leída. En El Señor de los Anillos, nos resulta verosímil que Gandalf 
utilice su bastón para conjurar un ejército de árboles como aliados de ba-
talla, pero no toleraríamos que saque de sus alforjas una notebook, o que le 
enseñe a Frodo los lineamientos de la inteligencia emocional. Este concepto 
de verosimilitud interna implica la creación e inmiscusión en una realidad 
aparte, y correspondería a la dimensión de Sugestibilidad de Farthing.

Funciones de los estados alterados de consciencia

Las funciones adaptativas de los EAC se pueden clasificar en tres cate-
gorías (Ludwig, 1966): 

1) Curación y bienestar: los EACs pueden contribuir significativamen-
te a nuestra salud. Técnicas como la hipnosis se utilizan para controlar el 
dolor, superar adicciones y abordar determinadas afecciones psicosomáticas. 
De igual forma, prácticas como la meditación y el estado natural del sueño 
son reconocidas por sus efectos reparadores en nuestra salud física y mental.

2) Nuevos conocimientos o experiencias: los EACs pueden abrir puer-
tas a nuevos conocimientos, ideas creativas y experiencias sensoriales inten-
sificadas. Algunas personas aprovechan el flow para resolver un problema 
complejo, o la meditación para obtener una nueva perspectiva. Algunos 



Leandro Howlin

316

otros utilizan los EACs para lograr inspiración creativa, mejorar la aprecia-
ción estética o simplemente entretenimiento.

3) Funciones sociales: Ciertos EACs desempeñan un papel fundamen-
tal en el fomento de los vínculos comunitarios y sociales. Esto incluye ex-
periencias compartidas en ceremonias religiosas, o la relajación comunitaria 
que se encuentra en reuniones sociales que involucran alcohol o marihuana, 
que sirven como una forma de lubricante social.

Me permito incluir una función más, que Ludwig no contempla: 
4) Placer: Más allá de sus funciones útiles, hay EACs que se buscan por 

el placer inherente que brindan. Sumergirse profundamente en una nove-
la apasionante, perderse en una película o la euforia de determinadas sus-
tancias, estos estados pueden ofrecer una profunda satisfacción y disfrute, 
enriqueciendo nuestros momentos de ocio. Estos podrían incluirse dentro 
de lo que Ludwig llama entretenimiento, pero creo que el placer merece un 
tratamiento específico.

Funciones de los Estados Alterados 
de Consciencia

1)  Curación

2)  Nuevos conocimientos o experiencias

3)  Socialización

4)  Placer

Inductores de estados alterados de consciencia

Una técnica destinada a producir deliberadamente un EAC se denomi-
na técnica de inducción. Las circunstancias espontáneas o no intencionales 
que producen EACs suelen denominarse condiciones de inducción.

Para producir un EAC, primero debemos alterar o desestabilizar el es-
tado normal. La desestabilización de la consciencia ordinaria se logra me-
diante las técnicas o las condiciones de inducción. Después de que la cons-
ciencia normal se desestabiliza, ciertas condiciones nuevas (por lo general 
determinadas por patrones organizados de maneras precisas) producen un 



317

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

nuevo esquema de experiencia subjetiva a través del cual reconocemos que 
estamos en un EAC.

Según Ludwig (1966), existen cuatro tipos diferentes de eventos que 
pueden inducir EACs: 

1) Un cambio en la estimulación externa: Los cambios en nuestro entor-
no sensorial pueden llevarnos a un EAC. Esto podría significar un aumento 
o una disminución en la intensidad y variedad de lo que vemos, oímos o 
sentimos. Los cánticos repetitivos de un hipnotizador o las imágenes in-
mersivas de un juego de realidad virtual pueden transportarnos a un espacio 
mental diferente.

2) Un cambio en la actividad física: Nuestras acciones físicas, o la falta 
de ellas, juegan un papel crucial. Realizar movimientos de baile repetitivos 
durante horas o sentarse en completa quietud pueden servir como vías hacia 
estados alterados, afectando nuestros niveles de excitación fisiológica.

3) Un cambio en el foco de atención: Alejar nuestra mente de lo co-
tidiano y centrarla en algo singularmente absorbente, ya sea a través de la 
meditación, mirar una llama o perdernos en una pieza musical, también 
puede llevarnos a un EAC. Se trata de reducir nuestro mundo a un único 
punto de enfoque.

4) Un cambio en el estado fisiológico: En ocasiones, el desencade-
nante es interno. El uso de sustancias psicoactivas altera directamente el 
funcionamiento de nuestro sistema nervioso, ofreciendo un atajo hacia 
un EAC.

Inductores de los Estados Alterados 
de Consciencia

1)  Cambio en la estimulación externa

2)  Cambio en la actividad física

3)  Cambio en el foco de atención

4)  Cambio en el estado fisiológico

Rara vez es solo uno de estos factores desencadenantes el que está en 
juego. La mayoría de las veces, los EACs se inducen mediante una com-
binación de dos o más de estos procedimientos. Por ejemplo, el acto de 
dormir es provocado por una agregación de los cuatro tipos de factores 
desencadenantes, mientras que perderse en un buen libro puede implicar 



Leandro Howlin

318

cambiar nuestra estimulación externa, cambiar nuestra quietud física y cen-
trar intensamente nuestra atención. 

Un EAC especial: flow

El flow es un estado psicofisiológico que se alcanza al ejecutar tareas de 
determinadas características. Fue identificado e investigado por el psicólogo 
húngaro-americano Mihály Csikszentmihályi en los años 70, quien inicial-
mente estudió artistas y deportistas que en ciertos momentos estaban tan in-
mersos en un asunto que se olvidaban de comer o dormir, y que en ese estado 
lograban picos de rendimiento extraordinarios. Junto con varios colegas, Csi-
kszentmihályi logró determinar las propiedades de las condiciones externas 
que producen ese estado y cuáles eran sus características primordiales. 

Si bien el concepto se hizo famoso por sus capacidades de concentra-
ción y de productividad, lo que más le interesaba a Csikszentmihályi era la 
felicidad que traía aparejada. De hecho, la charla TED que brindó en 2004 
lleva como título “Flow, el secreto de la felicidad”. Al respecto, dice: “Los 
mejores momentos de nuestras vidas no son las ocasiones pasivas, recepti-
vas y relajantes, sino que suelen ocurrir cuando el cuerpo o la mente de una 
persona se tensionan hasta sus límites en un esfuerzo voluntario por lograr 
algo difícil y que valga la pena” (Csikszentmihalyi, 199062).

La definición rápida de este estado es el intenso involucramiento ex-
periencial en una actividad momento a momento (Csikszentmihalyi et al., 
2005). El flow es un estado transitorio caracterizado por la atención centra-
da en un campo de estímulo limitado que contiene desafíos que coinciden 
con las habilidades de la persona. Son esos momentos de absorción total, 
cuando alguien está tan concentrado en una tarea que todo lo demás pa-
reciera dejar de existir. “El ego desaparece. El tiempo vuela. Cada acción, 
movimiento y pensamiento se deriva inevitablemente del anterior, como 
cuando alguien toca jazz. Todo tu ser está involucrado y estás utilizando tus 
habilidades al máximo” (Csikszentmihalyi, entrevista en la revista Wired, 
septiembre de 1996).

62	  El título del libro original es Flow: The Psychology of Optimal Experience, pero la edición en 
castellano se llama Fluir, una psicología de la felicidad.



319

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Condiciones para que se produzca

Csikszentmihalyi y sus colegas (2005) definen tres condiciones para que 
el flow se produzca. En primer lugar, uno debe estar abocado a una actividad 
con un conjunto claro de objetivos, no necesariamente trascendentes más 
allá de la tarea en cuestión. En segundo lugar, debe existir un equilibrio en-
tre el nivel de desafío de la tarea y el nivel de habilidad del sujeto. Vale decir, 
la tarea debe requerir esfuerzos al límite de lo imposible, pero dejar entrever 
que, con un esfuerzo más, podrá ser superada. En tercer lugar, debe existir 
una retroalimentación clara e inmediata. Cada falla y cada acierto deben ser 
reconocidos inmediatamente. 

Un ejemplo fácil de entender es el de un videojuego, que:
- Propone objetivos claros (derrotar cierta cantidad de enemigos, supe-

rar determinada línea de meta, eliminar las piezas que caen a mayor velo-
cidad de la que aparecen). Estos objetivos por lo general son significativos 
solo dentro del universo del juego, y no brindan resultados beneficiosos en 
la vida real.

- Requiere cierta destreza. Los juegos demasiado fáciles son abando-
nados por aburridos; los demasiado difíciles, por frustración. Los juegos 
suelen estar estructurados de tal modo que el jugador va ganando destreza 
mientras juega, de manera que, a medida que consume tiempo jugando y 
fallando, cada vez la meta parece más cercana, hasta que se logra (momento 
en el que aparece un nuevo objetivo, más exigente).

- Está dividido en secuencias sucesivas de resultados intermedios inme-
diatos. Un error deviene en una “muerte”, que, por supuesto, no es definitiva, 
sino solo la señal para repetir el intento desde la última secuencia superada. 
De la misma manera, una ejecución perfecta es premiada con alguna clase 
de indicador que marca la superación de la etapa.

Estas tres características bastan para que el juego sea intrínsecamente 
gratificante. Uno juega solo por el placer de jugar. 

Existen muchos otros ejemplos. Csikszentmihalyi (2005) da el ejem-
plo de un tenista, donde hay metas claras y retroalimentación inmediata: 
“Un jugador de tenis siempre sabe qué debe hacer: devolver la pelota a la 
cancha del adversario. Y cada vez que golpea la pelota sabe si lo ha hecho 
bien o no”.

Para que se produzca un estado de flow, es necesaria una actividad que 
proponga un desafío exigente a un sujeto con una habilidad desarrollada. 
La relación del desafío con la destreza debe estar cuidadosamente ajustada, 



Leandro Howlin

320

y debe ser evidente de manera inmediata. En uno de sus libros (1997), 
Csikszentmihalyi propone el siguiente modelo, que resume lo expresado:

N
iv

el
 d

e 
de

sa
fí

o

  
B
aj

o 
 

M
ed

io
  

A
lt

o

Nivel de habilidad

  Bajo  Medio  Alto

Excitación

Preocupación Control

Aburrimiento

Fl
ow

Ap
at

ía
Relajación

Ansiedad

Sin embargo, este gráfico colorido no es exacto, porque la destreza no 
puede ser medida objetivamente. Lo único que importa es la relación cuan-
titativa entre el desafío y la habilidad, de manera que la mejor manera de 
representarlo es una recta:

Relación desafío/destreza

Aburrimiento o 
automatismo Flow Ansiedad o 

frustración

Desafío
menor Medio Desafío

mayor



321

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Si el desafío es menor a mi destreza, existen dos posibilidades: si al mis-
mo tiempo que ejecuto la tarea puedo hacer otra cosa, hay automatismo 
(lavar los platos, por ejemplo, es una tarea tan fácil que puedo realizarla de 
manera automática, mientras pienso en otra cosa), pero si la tarea requiere 
atención y, aun así, me resulta demasiado fácil, produce aburrimiento. 

Si el desafío es mayor a mi destreza, hay frustración o ansiedad. La an-
siedad se produce cuando la tarea es difícil, pero no provee la información 
suficiente para darme cuenta si la podré superar o no, o cuando hay partes 
azarosas o estocásticas, fuera de mi control, y el resultado de la tarea me es 
necesario en la vida real.

Podría decirse que el flow implica salirse de la zona de confort, pero sin 
entrar en la zona de ansiedad.

Las Dimensiones del Flow

Según Csikszentmihalyi y colegas (Csikszentmihalyi et al., 2005), la 
intensa participación experiencial del flow es responsable de tres caracte-
rísticas subjetivas: 

Fusión de la acción y la consciencia: En flow, el límite entre hacer y ser 
se fusiona. Normalmente, nuestra mente puede divagar, pero en el flow, la 
atención enfocada asegura que las acciones y la conciencia se vuelvan una. 
“Sin los recursos atencionales necesarios, los procesos autorreflexivos que a 
menudo se inmiscuyen en la conciencia y hacen que la atención se desvíe 
de lo que hay que hacer son silenciados, y el dualismo habitual entre actor y 
acción desaparece” (Csikszentmihalyi et al., 2005).

El flow, el límite entre hacer y ser 
se esfuma.



Leandro Howlin

322

Exterior

Acciones

Sensaciones

Individuo

Mente

Cuerpo

Cogniciones

Alostasis

Em
oc

io
ne

s Intercepción

Expansión en flow de 
la consciencia hacia 
las acciones.

Sensación de control: Incluso cuando surgen desafíos, prevalece un 
sentimiento de dominio. Esto no significa que todo vaya a la perfección, 
sino que tengo confianza en que puedo manejar los altibajos, lo que hace 
que la ansiedad por los resultados pase a un segundo plano.

Alteración del sentido del tiempo: En flow, el tiempo se comporta de 
manera diferente. Las horas pueden parecer minutos y el momento presente 
se vuelve tan absorbente que las preocupaciones pasadas y futuras se desvane-
cen. De hecho, la alteración del sentido del tiempo es esencialmente el mismo 
fenómeno del que habla Farthing, descrito casi con las mismas palabras.

Estos tres se corresponden a tres de las dimensiones de Farthing: dis-
curso interno, autocontrol y experiencia temporal, pero algunas otras de las 
dimensiones también parecen ser relevantes, aun si Csikszentmihalyi no las 
nombra explícitamente.

Atención: Está centrada en la tarea. Lo exterior es obliterado.



323

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Percepción: En ciertas ocasiones de flow, la percepción se incrementa. 
Se produce una especie de sensibilidad aumentada. 

Procesos de pensamiento de nivel superior: Son claramente afectados 
dado que se produce un aumento de productividad y rendimiento.

Excitación: El estado de flow aumenta el volumen de excitación.
Sentido de la identidad personal: “Los encuestados describen con fre-

cuencia una pérdida de conciencia de sí mismos durante el flow” (2005). 

Funciones del Flow

El efecto del estado de flow que Csikszentmihályi encuentra más rele-
vante es el placer que genera (aunque Csikszentmihályi habla de felicidad y 
no de placer). La actividad ejecutada en estado de flow se torna autotélica, 
vale decir, se ejecuta por el simple placer de ejecutarla, incluso si no devie-
ne en beneficios externos. “La experiencia fenomenológica del flow es una 
fuerza motivadora poderosa. Cuando una persona está completamente in-
volucrada en una actividad, tiende a encontrarla agradable e intrínsecamen-
te gratificante. Mientras que el flow representa un estado de afecto positivo 
de alta activación, contrasta marcadamente con el afecto positivo de baja 
activación que se asocia con estados como la relajación” (2005).

Glosario: autotélico

Autotélico: Dícese de cualquier esfuerzo o actividad que 
encuentra fin en sí mismo.

Otros autores (sobre todo los que escriben para un público empresarial) 
destacan otros dos efectos: 

Aumento de la concentración: el Flow agudiza la concentración, lo que 
permite a las personas dedicarse plenamente a la tarea en cuestión, sin dis-
tracciones.

Mejora de la Productividad: el flow no solo hace que las tareas sean más 
agradables, sino que también nos hace mejores en su desempeño, optimi-
zando tanto la eficiencia como el rendimiento.

Estos beneficios adicionales subrayan por qué fomentar entornos pro-
picios para el flow podría ser increíblemente beneficioso en los lugares de 



Leandro Howlin

324

trabajo. La creación de tales entornos no solo mejora la satisfacción y el 
bienestar individual, sino que también impulsa un mayor rendimiento e 
innovación.

La fisiología del flow

El flow surge en situaciones que nos desafían hasta nuestros límites, lo 
que requiere una serie de intentos para ir mejorando gradualmente nuestras 
habilidades. Este fenómeno no se trata solo de lograr el máximo rendimien-
to; está profundamente arraigado en nuestra biología evolutiva, diseñado 
para hacernos luchar por el crecimiento y el aprendizaje.

Pero lograr el flow no es sencillo; exige un gran esfuerzo y resiliencia 
ante los repetidos fracasos. Para empujarnos hacia estas situaciones que son 
a la vez beneficiosas y displacenteras, la evolución nos ha dotado de un 
sofisticado sistema de “marcadores somáticos”, como los definió Antonio 
Damasio. Entre ellas, hay hormonas que preparan nuestro cuerpo y predis-
ponen nuestra mente a respuestas específicas. En el flow, la dopamina y las 
endorfinas (opioides generados por el cuerpo) desempeñan papeles prin-
cipales, dando forma a nuestros deseos y recompensando nuestros éxitos.

Se dice que la dopamina es la hormona del placer, pero eso no es exac-
to. Su función principal es generar deseo y previsión de recompensas, no 
brindar placer en sí. Nos prepara para la acción, creando un anhelo de com-
promiso incluso antes de comenzar. Los niveles de dopamina aumentan 
cuando prevemos una recompensa, y no cuando esa recompensa se disfruta. 
Esta distinción es fundamental para comprender nuestras motivaciones y 
comportamientos hacia diversas actividades. Nos prepara para la acción, ali-
mentando nuestro deseo de participar en actividades al resaltar su atractivo, 
incluso antes de comenzar. Lo que hace es darme ganas de hacer algo. La 
dopamina es la hormona del deseo63.

“La visión hedonista (placer subjetivo) de la recompensa por estimu-
lación cerebral es incorrecta, y la interpretación hedonista del papel de la 
dopamina en la recompensa también es incorrecta. Por ejemplo, el bloqueo 
de la dopamina interfiere con las respuestas instrumentales motivadas por 
una recompensa dulce, pero no altera el consumo real de la cosa sabrosa 
cuando se obtiene; a los animales todavía les “gusta” la recompensa cuando 

63	  Sí, lo sé. No es una hormona sino un neurotransmisor. O ambos, pero el efecto al que refiero 
aquí es en tanto neurotransmisor. Además, asociarla con un concepto ordinario como “deseo” 
requeriría un análisis mucho más detallado.



325

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

la consumen, pero ya no están motivados a trabajar por ello. Por lo tanto, la 
dopamina está más involucrada en conductas anticipatorias (búsqueda de 
comida, bebida o pareja sexual) que en respuestas consumatorias (comer, 
beber, tener relaciones sexuales). El placer, en la medida en que se experi-
menta, no se produciría durante el estado de anticipación, sino durante la 
consumación. Dado que la dopamina interviene solo en la fase anticipatoria 
y no en la fase consumatoria, sus efectos (al menos en el caso de los estados 
de necesidad primaria) no pueden explicarse en términos de placer” (Le-
Doux, 2002).

Cuando algo me produce dopamina, quiero más. En cierta manera, tiene 
el efecto contrario a la adrenalina. Ambas predisponen a un taxismo, pero 
la adrenalina predispone a un taxismo negativo (alejarse del estímulo) y la 
dopamina a un taxismo positivo (acercarse al estímulo). Tengo tendencia a 
alejarme y querer deshacerme de las cosas que me producen adrenalina, y a 
acercarme y querer más de las cosas que me producen dopamina.

¿Qué ventaja evolutiva tiene la dopamina? Nos hace desear algo que 
lógicamente no es tan deseable. Señala como apetecible alguna actividad 
que quizás no efectuaríamos. Pensemos en el ejemplo del león y la cebra 
que se encuentran en la sabana. Al verse, el organismo de ambos produce 
una respuesta de estrés: se activan sus sistemas simpáticos, generando adre-
nalina y noradrenalina, y su eje hipotálamo-pituitaria-adrenales, generando 
CRH, ACTH y cortisol. Walter Cannon decía que esta respuesta de estrés 
es indiferenciada, porque en ambos se producen los mismos efectos, y en 
consecuencia él la llama respuesta de lucha-o-huida.

Sin embargo, los resultados de los cambios hormonales no son los mis-
mos en el león y la cebra. Si bien los organismos de ambos se preparan 
para un gasto grande de energía, las acciones de ambos son predispuestas 
de modos contrarios: el objetivo de la energía producida en la cebra es ale-
jarse del león, mientras que la energía producida en el león es para acercar-
se a la cebra. La diferencia entre ambas respuestas de estrés es la relación 
de adrenalina y dopamina. En la cebra, predomina la adrenalina, y, por lo 
tanto, quiere huir de la posible situación de enfrentamiento. En el león, 
predomina la dopamina, y, por lo tanto, quiere inmiscuirse en la situación 
de enfrentamiento. En la cebra, hay más huida que lucha; en el león, más 
lucha que huida.

La dopamina nos insta a participar en tareas que son difíciles o ries-
gosas, y, por lo tanto, produce enojo y adicciones, y es la causante de esos 
comportamientos que, aun sabiendo que nos hacen mal, no podemos evi-
tar hacer. De hecho, las drogas inhibidoras de la recaptación de dopamina 
tienen como efecto “secundario” el establecimiento de conductas adictivas 
(ludopatía, sexo, compras). Pero los efectos nocivos de la dopamina son solo 



Leandro Howlin

326

accidentales. Los efectos beneficiosos son numerosos: nos da motivación, 
energía, foco, valentía64.

Las endorfinas, por su parte, son las responsables de la satisfacción y el 
placer que sentimos tras realizar una tarea. Nos tranquilizan y nos llevan 
a un estado de satisfacción, marcando el éxito de nuestros esfuerzos. En 
el proceso de lograr el flow, la dopamina prepara el escenario al alimentar 
nuestro deseo de afrontar desafíos, mientras que los opioides celebran nues-
tras victorias y brindan una sensación de placer.

Dopamina y opioides modulan los dos extremos temporales de la cadena 
del placer: el deseo previo y el disfrute posterior. Idealmente, un escenario 
placentero debería producir dopamina antes y opioides después. La dopami-
na impulsa nuestra motivación para participar, mientras que los opioides ga-
rantizan que el logro sea gratificante. Cuando una actividad se alinea perfec-
tamente con nuestras capacidades (lo suficientemente desafiante como para 
ser atractiva pero alcanzable), se producen tanto dopamina como opioides, lo 
que conduce a un estado de flow. Este equilibrio no sólo hace que la actividad 
sea intrínsecamente gratificante (autotélica), sino que también mejora nues-
tro compromiso, concentración y, en última instancia, nuestro rendimiento.

Pero existen situaciones donde estos dos efectos se disocian. Kent Be-
rridge y sus colegas, en la Universidad de Michigan, demostraron que ra-
tas con una deficiencia de dopamina causada artificialmente continuaban 
obteniendo placer en el consumo de una sustancia dulce, pero perdían el 
incentivo de obtenerla (Berridge, 2007). 

En el contexto humano, pensemos en esas parejas de muchos años, en las 
que en ocasiones se pierde el deseo. No me refiero a los que se desenamoran 
o se empiezan a odiar, vaya a saber por qué circunstancias, sino a aquellos 
que siguen enamorados, pero así y todo tienen poca motivación para hacer 
el amor. En el momento que estaría bien hacer el amor, se ponen a pensar 
todas las cosas que tienen para hacer, o en la serie televisiva que tienen ganas 
de ver. Si al final sucumben y terminan teniendo relaciones, en realidad lo 
disfrutan, y piensan “está bueno esto; tendría que hacerlo más seguido”. En 

64	  Soy consciente que hablar en términos de “dopamina” es incorrecto. La dopamina en tanto 
sustancia no tiene nada en particular. Lo único particular que tiene es que ciertas partes del 
encéfalo (en particular las vías mesolímbica, mesocortical y nigroestriatal) utilizan dopamina 
como neurotransmisor. Lo que en realidad es relevante para el comportamiento es que se activen 
los circuitos neuronales que organizan las respuestas de deseo y recompensa. Sin embargo, 
prefiero mantenerlo por simplicidad. Es más amigable decir “produce dopamina” que decir lo 
correcto, que sería: “conecta el área ventral tegmental con el estriato y con la corteza prefrontal, y 
la substancia nigra con el núcleo caudado y el putamen”. Pero pido al lector que tenga en cuenta 
esto: describirlo nombrando solo la sustancia tiende a volverse biomédico y habilitar a pensar que 
cuando no hay deseo, lo que hay que hacer es inyectar dopamina o aumentar el efecto de la que 
ya hay, cuando el asunto no es ni tan sencillo ni tan químico.



327

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

ese caso, como en las ratas de Berridge, sigue habiendo opioides, pero ya no 
hay dopamina. Sigue habiendo placer, pero sin deseo. Algo que sabemos 
que nos gusta y nos hace bien, pero de todos modos no nos da ganas.

Muchas adicciones, por otro lado, funcionan exactamente al revés. Man-
tienen la dopamina, pero no los opioides. Una persona puede seguir tenien-
do el deseo de un cigarrillo o un toque de cocaína, aun en la etapa en que 
ya no es placentero.

La dopamina señala lo que debo desear. Los opioides marcan lo que me 
gusta. Y si una situación me produce tanto dopamina como opioides (como 
aquellas en las que se produce flow), no es raro que me olvide de comer y 
de dormir.

Si una actividad representa un desafío que es fácil para mi nivel de des-
treza, mi cuerpo no produce dopamina. Si el desafío es muy grande y no lo-
gro resolver, no recibo opioides. En la intersección de ambas manifestacio-
nes (un desafío exigente que logro resolver), recibo las dos cosas, y al recibir 
las dos cosas se exponencian la una a la otra, y se produce una reacción en 
cadena que me hace cambiar el estado de consciencia. Eso es el flow.

La actividad realizada en flow es autotélica porque tengo el deseo y el 
placer. Me involucro en la actividad porque la dopamina me produce deseo. 
Cuando logro un hito, los opioides me generan placer, que a su vez aumen-
tan el efecto de la dopamina para el próximo hito.

El modo escucha como EAC

El modo escucha se suele asociar a un estado meditativo, quizás a causa 
del parecido en la disminución del nivel de excitación, pero es en realidad 
más similar al estado de flow, sobre todo porque representa una manera 
especial de conexión con el mundo. El único eje que diferencia al flow del 
modo escucha es el de aferencia/eferencia. El flow pone la atención en las 
acciones hacia lo externo, y la consciencia y la acción (la eferencia) se fun-
den. El modo escucha pone la atención en las sensaciones desde lo externo, 
y la consciencia y la sensopercepción (la aferencia) se funden.

En ese sentido, así como el flow lleva la acción al límite de destreza para 
mejorar mi accionar sobre el mundo, el modo escucha lleva la percepción al 
límite de destreza, para mejorar mi comprensión del mundo. Este proceso 
implica sintonizarnos con las gradaciones de nuestro entorno, abrirnos a 
una gama más amplia de experiencias sensoriales y, en última instancia, 
fomentar una comprensión más rica de nuestro entorno.



Leandro Howlin

328

Esta exploración del modo de escucha como un estado alterado de con-
ciencia (ASC) revela sus distintas dimensiones, mecanismos de inducción 
y los roles multifacéticos que desempeña. No es simplemente un estado de 
excitación reducida u observación pasiva; es un compromiso activo con el 
mundo a través de una lente de mayor sensibilidad y empatía. Al ampliar 
los límites de la percepción, el modo de escucha permite una forma única 
de conexión que enriquece tanto al practicante como a la práctica, como el 
potencial transformador que se encuentra en el estado de flow.

Veamos un poco las dimensiones, inductores y funciones del modo escu-
cha en tanto estado alterado de consciencia.

El flow lleva la acción al 
límite de destreza. 

El modo escucha lleva la 
percepción al límite de destreza.

Exterior

Acciones

Sensaciones

Individuo

Mente

Cuerpo

Cogniciones

Alostasis

Em
oc

io
ne

s Intercepción

Expansión en escucha 
de la consciencia 
hacia las sensaciones.



329

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Dimensiones del modo escucha

En la exploración de estados alterados de conciencia (EACs), el modo 
de escucha destaca por sus dimensiones únicas, potenciando nuestro viaje 
perceptivo a través de tres fases críticas: Sensación, Percepción y Cognición. 
Estas etapas, cada una con sus fenómenos distintos, se cruzan con las di-
mensiones de los EACs de Farthing de una manera que profundiza nuestra 
comprensión del profundo impacto de este modo en nuestro compromiso 
sensorial y cognitivo con el mundo.

En la fase de Sensación, se produce una sensibilidad aumentada. Esto se 
correspondería, en la clasificación de Farthing, con la dimensión de Aten-
ción, en la que se perciben aspectos no tan evidentes del objeto enfocado, 
mientras que se responde menos de lo normal a eventos externos. Esto es 
similar al fenómeno de convergencia atencional, donde los recursos aten-
cionales se concentran e intensifican en el foco de atención y se dispersan 
en la atención periférica. 

En la fase de Percepción, se produce una fusión somática, que es en rea-
lidad un fenómeno multidimensional, al que podríamos relacionar con las 
dimensiones de Percepción, Imagen Corporal y Sentido de la Identidad 
Personal. En la dimensión de Percepción de un EAC propuesta por Far-
thing, los objetos pueden percibirse diferentes, e incluso pueden producirse 
efectos de sinestesia. En la de Imagen Corporal, se bosquejan modificacio-
nes en las proporciones del cuerpo propio. En la de Sentido de la Identidad 
Personal, los cambios en la imagen corporal contribuyen a que las personas 
puedan no reconocerse a sí mismas. Estas tres dimensiones son justamente 
las características de la fusión somática.

En la fase de Cognición, se produce una penetración enactiva, que pode-
mos equiparar con las dimensiones de Procesos de Pensamiento de Nivel 
Superior y Significado de las Experiencias. La penetración enactiva per-
mite una comprensión más eficiente y rápida del mundo, y asigna signifi-
cado a los estímulos percibidos de acuerdo a conocimientos preexistentes.

	 Pero si tomamos las otras dimensiones de Farthing, vemos que hay 
varias más que están afectadas por el modo escucha.

Imaginería y fantasía: Aquí vemos modificaciones en el armado mental 
del modelo tridimensional del cuerpo, y también en la proyección de mode-
los personales (anatómico, de tensiones, colores, sabores, plantas). 

Experiencia temporal: Si bien no puedo decidir si esto tiene alguna 



Leandro Howlin

330

implicancia clínica, es claro que el tiempo transcurre distinto cuando uno 
está en modo escucha.

Excitación: En el modo escucha, el grado de excitación disminuye. 
Sentimientos y expresión emocional: la facilitación de las reacciones 

emocionales se nota más en los pacientes que en los terapeutas, quizás por 
el hecho de que lo que está en inspección es el proceso del paciente y no el 
del terapeuta.

Inductores del modo escucha

Farthing expone cuatro tipos de eventos que pueden establecer un EAC, 
y en el modo escucha suceden todos ellos. 

Cambio en la estimulación externa: En el modo de escucha, nuestra 
paleta sensorial se refina para percibir lo que normalmente pasa desaperci-
bido: lo sutil, lo particular, lo complejo. Los estímulos externos adquieren 
una nueva dimensión, revelando capas y texturas que escapan a la atención 
cotidiana. El mundo exterior adquiere características analógicas y abisma-
les. Esta reorientación no solo enriquece nuestra experiencia sensorial, sino 
que también sirve como un poderoso inductor, transformando la forma en 
que interactuamos e interpretamos nuestro entorno.

Cambio en la actividad física: El modo de escucha exige un compromi-
so físico único: movimientos amplios y abiertos dan paso a acciones minu-
ciosas y deliberadas. Esta transición no solo altera nuestra interacción física 
con el mundo, sino que también profundiza nuestra inmersión sensorial. 
Este cambio, que reduce nuestra huella física para interactuar más íntima-
mente con nuestros sentidos táctiles, subraya el potencial transformador del 
movimiento mínimo. Además, una parte importante de la escucha implica 
detectar, sentir y acompañar ritmos, y los ritmos son, en sí mismos, letáni-
cos. Esto es similar a la inducción mediante un cambio en la actividad física.

Cambio en el foco de atención: Cuando nos disponemos a escuchar, 
dejamos de prestar atención al mundo exterior y nos zambullimos en el 
mundo interior. Este profundo cambio de atención, alejándose de las dis-
tracciones del mundo externo para abrazar los intrincados detalles de la 
fusión somática, es tan notorio que es capaz de inducir un EAC. El com-
promiso enfocado con nuestro mundo interior marca una desviación sig-
nificativa del procesamiento sensorial rutinario, invitando a un estado de 
conciencia más profundo e inmersivo.

Cambio en el estado fisiológico: Aunque es difícil cuantificarlo sin 



331

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

medidas sofisticadas, creo que el modo de escucha induce un cambio nota-
ble en nuestro estado fisiológico. Para demostrarlo necesitaríamos analizar 
el contenido de hormonas o proteínas en la sangre, verificar diferentes con-
figuraciones de la actividad neuronal o demostrar cambios en el funciona-
miento de un órgano. Sin embargo, hay un cambio claro en el modo opera-
tivo de nuestro cuerpo. La quietud, el silencio, el contacto y la movilización 
manual suelen ser causas suficientes de cambios fisiológicos, especialmente 
del modo ergotrópico al trofotrópico.

Cada uno de estos tipos de cambio puede, por sí solo, inducirnos hacia 
un EAC. En el modo de escucha, ocurren los cuatro. Este proceso de in-
ducción multifacético no solo resalta la profundidad y amplitud de la expe-
riencia de escucha, sino que también enfatiza su lugar distintivo dentro del 
ámbito de los estados alterados de conciencia.

Funciones del modo escucha

El modo de escucha, como estado alterado de conciencia (EAC) único, 
despliega sus beneficios en varias dimensiones, mejorando tanto el proceso 
terapéutico como la conexión interpersonal. 

Función Cognitiva: En esencia, el modo de escucha sirve como un po-
tenciador cognitivo, afinando significativamente nuestra agudeza sensorial. 
El modo de escucha amplifica las características distintivas del proceso de 
escucha. Al concentrar la atención y modificar la percepción, facilita (o per-
mite) una sensibilidad aumentada. Al influir en la imagen corporal y el sen-
tido de identidad personal, cataliza la fusión somática. Al afectar tanto los 
procesos de pensamiento como los de percepción, permite una penetración 
activa. Así como el flow amplifica el rendimiento de las acciones, el modo 
escucha amplifica la eficacia de las sensaciones. 

Función Social: Más allá de los beneficios cognitivos, el modo de es-
cucha juega un papel fundamental en el fomento de la conectividad social, 
particularmente entre terapeuta y paciente. Al amplificar las sutilezas del 
acto de escucha, allana el camino para una empatía radical, permitiendo 
un vínculo empático profundo que trasciende las barreras de comunica-
ción convencionales. Esta comprensión y conexión más profundas pueden 
mejorar significativamente la eficacia terapéutica, fomentando un entorno 
empático y de apoyo propicio para la curación.

Función Sanadora: El potencial curativo del modo de escucha es quizás 
su función más transformadora. Se extiende más allá del seguimiento del 



Leandro Howlin

332

diagnóstico y el tratamiento para involucrar activamente la conexión cuer-
po/mente, desmantelando las disociaciones y facilitando una recalibración 
integral de la conciencia somática. Este proceso de afinación somática es 
invaluable, particularmente para abordar mecanismos de protección sen-
sibilizados o estrategias compensatorias obsoletas, ofreciendo un camino 
hacia una curación más integrada y holística. La escucha, en este sentido, es 
terapéutica en sí misma.

Función Placentera: Anteriormente, nos permitimos agregar un tipo 
más de función a las presentadas por Farthing: la función de placer, y un 
aspecto que a menudo se pasa por alto del modo de escucha es el placer 
inherente que brinda tanto al practicante como al paciente. Si bien no es el 
objetivo principal en la clínica, es un hecho que merece ser mencionado, es-
pecialmente si consideramos que existen muchos tratamientos que resultan 
desagradables, aunque beneficiosos.

Necesidad del modo escucha

¿Siempre es necesario el modo escucha? Por supuesto que no. 
A veces, para cumplir con su función clínica, al osteópata le basta con 

desinflamar, elongar, quitar algún reflejo miotático, activar la propiocepción 
neuromuscular. Pero a veces, por ejemplo, cuando no podemos deducir la 
cadena etiológica completa de manera directa (es decir, a partir de operar 
mediante razonamiento clínico sobre los datos recogidos en la anamnesis 
y tests específicos), necesitamos establecer una instancia profunda de pro-
ceso de escucha para entender mejor, y en esos casos es necesario ponerse 
en modo escucha. Por otra parte, en ocasiones el modo escucha puede ser 
catalizador de la cura, sobre todo en casos que influyen en algún sistema 
visceral, o cuando hay un patrón postural o neuromuscular generalizado, o 
cuando es claro que hay algún elemento emocional. En esos casos, el trance 
en el paciente activa la afinación somática.

Las disfunciones y las emociones son estados alterados de funciona-
miento corporal. Los sentimientos son estados alterados de consciencia. 
Los síntomas son estados alterados de alguno de los dos tipos. Los meca-
nismos de protección suelen ser estados alterados tanto físicos como psíqui-
cos. La osteopatía detecta estados somatopsíquicos alterados (el malestar 
del paciente) mediante otro estado sometopsíquico alterado (el modo escu-
cha). Mediante este modo escucha, se establece un acto clínico que detecta 
procesos pasados y permite procesos futuros.



333

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Lo que hace de la escucha la herramienta distintiva de la osteopa-
tía no es el proceso de escucha, sino el modo escucha. Lo importante es 
promover un estado, y no un proceso. En el estado es donde suceden las 
transformaciones.





335

16. Momentos del modo escucha

Dijimos que una sesión de osteopatía típica recorre varias etapas: anam-
nesis, examen físico, diagnóstico y tratamiento, y aclaramos que el orden 
secuencial en que se presentan es teórico, puesto que en la práctica cada una 
de ellas puede fraccionarse, y en medio de la sesión, o en medio de una fase, 
podemos volver atrás a alguna etapa anterior. 

Por otra parte, la escucha, que podría parecer asociarse a un método de 
diagnóstico, no se identifica con ninguna de las fases, sino que interpenetra 
y es substancial a todas ellas. El proceso de escucha se desarrolla de manera 
transversal a las etapas de la sesión. 

Pero hay otro proceso que se desarrolla en el tiempo, en una cronología 
independiente tanto de las etapas de la sesión como de las fases del proceso 
de escucha. Me refiero al establecimiento del modo escucha, que requiere 
un cambio de estado que no es inmediato.

El modo escucha es un estado somatopsíquico que se mantiene durante 
el tiempo que dure el proceso de escucha, para catalizar sus procedimientos 
y prodigios. Pero a la vez hay un proceso de cambio de estado, que nos mete 
en modo escucha. Este proceso de entrada al modo escucha tiene varios mo-
mentos, que discernimos de acuerdo con su finalidad: Simpatizar, Sintonizar, 
Sincronizar, Sincretizar y Sintetizar. Es necesario transitarlos uno a uno.

A cada uno de ellos le asignaremos una figura y una función. Aquí, 
“figura” debe entenderse de forma similar a su uso en Fragmentos de un 
Discurso Amoroso, de Roland Barthes: una coreografía más o menos esque-
matizada de movimientos, acontecimientos y palabras que, en su conjunto 
y debido a una disposición particular, transmiten un significado concreto. 
“Función” se utiliza en su sentido habitual: lo que este momento consigue 
al establecer el modo escucha en tanto EAC.



Leandro Howlin

336

1. Simpatizar
	
En este primer momento, la intención es establecer un acercamiento 

entre terapeuta y paciente. No hay todavía conexión, sino simplemente una 
orientación de cada uno hacia el otro. 

La finalidad es la de establecer una simpatía entre los participantes. 
La palabra simpatía está formada por las raíces griegas sym (que significa 
juntos) y pathos (que significa sentimientos) y es, simplemente, un senti-
miento común.

Me interesa que no se confunda este concepto con la empatía, que es otra 
cosa. La empatía es importante, pero no es lo que se debe destacar en este 
momento de la escucha. La empatía es ponerme en los zapatos del otro, y 
no es esto lo que busco al inicio de la escucha. La simpatía, al contrario que 
la empatía, no involucra perspectivas o emociones compartidas. La sim-
patía comunica cuidado y ocupación, pero no hay todavía una perspectiva 
aferente. En esta experiencia de co-sentir entre dos personas, la simpatía es 
la parte eferente, cómo le comunico al otro que estoy dispuesto a co-sentir, 
mientras que la empatía es la parte aferente, cómo acepto la información 
recibida desde una perspectiva co-sintiente.

La empatía es unidireccional; la simpatía es bidireccional. Empatía su-
giere una proyección. Simpatía es sencillamente estar juntos, y la idea es 
justamente esa: sentar las bases para que el otro esté disponible, establecer 
una contigüidad espacial que no despierte alertas ni turbaciones, que permi-
ta acercarse sin despertar respuestas autonómicas simpáticas. Es establecer 
una simpatía parasimpática (con perdón por el juego de palabras).

Una parte importante del momento de simpatizar es introducir la proxi-
midad espacial respetando el campo del otro. Hay que manejar los tiempos 
para que penetrar el campo del paciente no sea una invasión. En esta fase 
hay contacto para aproximar los campos del osteópata y del paciente, pero 
no hay proyección. Toco sin proyectar. Toco sin sentir. Si toco, es solo para 
decir ‘estoy acá’. La figura predominante de esta fase es la presencia. Tengo 
que ofrecerme, estar disponible para el otro.

No hay atención todavía, o más bien, la atención es hacia el otro como 
todo, como persona. La atención es a brindar y recibir presencia.

Simpatizar incluye el deseo de que el otro esté bien. Esto no es banal. 
Este deseo es el que me pone a mí y al otro en modo escucha.



337

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

2. Sintonizar
	 	
Viene luego un momento de sintonización con el paciente, de escu-

char no para recibir, sino para que las manos se amolden, los sentidos se 
adapten, para que tanto el paciente como el terapeuta se salgan del modo 
hablar o venir de la calle, para que la respiración de ambos se aquiete (y 
que luego ambas puedan sincronizarse). Es importante no comenzar el 
contacto buscando directamente sondear el funcionamiento del otro (y 
menos aún intentando detectar disfunciones), sino con el solo fin de es-
tablecer el contacto. La fisiología y las estrategias del cuerpo se mostrarán 
solo más adelante.

La figura fundamental de este momento es la atención. Sintonizar es 
la presencia establecida al simpatizar, más una atención focalizada, con la 
finalidad de encontrar y fijar el canal o la frecuencia para comunicar. En 
el momento de sintonizar empiezo a resonar con el paciente, y empiezo a 
calibrar esa resonancia. Sintonizando, siento la predisposición para entrar 
en modo escucha.

Parte de la fase de sintonizar es lograr una neutralidad. Cuando habla-
mos de estado neutro, hay dos instancias: la neutralidad del terapeuta para 
lograr la escucha, y la del paciente para recibir el fulcrum. La neutralidad es 
la que permite la aferencia y facilita la inducción. En el momento de sinto-
nizar debo lograr la neutralidad en el terapeuta y en el paciente.

En este momento, en el contacto con el paciente, sí hay proyección háp-
tica. Es donde se empieza a testear la proyección, buscando de a poco los 
canales que me permiten llegar a más profundidades sin forzar la entrada, y 
buena parte de sintonizar consiste en pedir permiso, tanto verbal como táctil.

3. Sincronizar

Una vez que sintonizamos, podemos sincronizar. De hecho, una vez 
establecida la resonancia entre terapeuta y paciente, la sincronización casi 
siempre se produce sola.

El primer momento, Simpatizar, es espacial: la negociación del espacio 
y el campo. El segundo, Sintonizar, es el encuentro de un canal. El tercer 
momento, Sincronizar, es espaciotemporal. Sincronizar introduce una no-
ción temporal. Se simpatizan dos interlocutores; se sintoniza un canal; se 
sincronizan los ritmos y los movimientos, incluida la respiración, y a partir 



Leandro Howlin

338

de esta sincronización la escucha es una danza inclusiva.
La figura fundamental de este momento es la intención. Donde hasta ahora 

solo había presencia y atención del osteópata al paciente, sincronizar implica 
una intención compartida, donde ambos focalizan en un objetivo común.

En algunos tests y algunas técnicas de tratamiento se utilizan palancas 
respiratorias para aumentar la efectividad (básicamente, consiste en pedirle 
al paciente que respire hondo o que aguante la respiración en tal o cual 
momento). Pero durante la escucha misma prefiero no usar palancas respi-
ratorias porque desarman la sincronización. Salvo en el caso de pacientes 
con mucho registro de su cuerpo y trabajo de la respiración, prefiero que 
no lleven la consciencia a su respiración porque intentan controlarla, y eso 
afecta a la sincronización. Dejo que su respiración salga natural. Prefiero el 
ritmo inconsciente sostenido, y que la sincronización se mantenga.

Una nota curiosa: con algunos pacientes mi respiración se sincroniza de una 
manera y con otros de otra. Con algunos pacientes inspiramos al mismo tiempo 
(respiramos en paralelo), pero con otros, uno inspira cuando el otro espira (res-
piramos en serie). No sé si eso representa alguna diferencia en el vínculo o en el 
tratamiento. Sería interesante hacer una investigación al respecto.

El terapeuta se sincroniza con la respiración del paciente, pero también 
con su tono de voz, su lenguaje, su registro léxico, la amplitud y virulencia de 
sus gestos, su tono basal, e incluso con los ritmos de sus tejidos.

Cualquiera que sea el nivel de escucha que quiero, primero tengo que 
simpatizar, sintonizar y sincronizar.

4. Sincretizar

Sincretismo es un término que se refiere a la hibridación de dos o más 
sistemas filosóficos o de creencias. En nuestro caso, usamos el verbo ‘sincre-
tizar’ para referir a la acción de relacionar datos que provienen de distintos 
ámbitos (anatómicos, fisiológicos, emocionales, etc.) y/o de distintos modos 
de aprehendizaje (anamnesis, escucha, razonamiento), en particular datos 
que no están claramente relacionados en el pensamiento, como un evento 
emocional antiguo con un dolor, o restricciones de movimiento con dis-
funciones fisiológicas aparentemente inconexas. No es todavía tiempo de 
buscar relaciones causales (eso vendrá más adelante después de la escucha), 
sino simplemente reunirlos para que resuenen mutuamente. 

Sincretizar significa sencillamente estar aferente. Dejar que me lleguen to-
das las informaciones disponibles, sin discriminar, elegir, focalizar o procesar.



339

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Como dice Liem (2017): “El terapeuta siempre debe empezar cada vez 
desenfocando, evitando conscientemente cualquier foco, de manera de ha-
cer contacto con el paciente y el tejido en su totalidad de una manera sin 
prejuicio y sin intención”.

5. Sintetizar

El último momento es el de sintetizar. No en el sentido literario de 
resumir un texto notando las ideas fundamentales, sino en el sentido gno-
seológico de procesos de estudio de realidades complejas, y que lo opone 
al proceso de analizar. El análisis consiste en la descomposición de esas 
realidades en partes, para entender los elementos fundamentales y sus rela-
ciones. La síntesis, por el contrario, se refiere a la composición de un todo 
como amalgama de sus partes, integrándolas.

Por si no es claro, doy dos ejemplos de este uso en otros ámbitos: la 
música y la química.

En música, la síntesis de sonido es la creación de un sonido desde cero, 
como por ejemplo crear un sonido de violín no grabando un violín, sino 
partiendo de ondas puras de distintas frecuencias, que al producirse simul-
táneamente se suman o se sustraen, generando distintas formas de onda. El 
sonido de violín se produce tomando una forma de onda pura de determi-
nada frecuencia, y agregándole armónicos de otras frecuencias, en distintas 
amplitudes y fases, para modular la forma de onda original de una manera 
específica que la haga sonar como un violín. De aquí viene el término ‘sin-
tetizador’, que es el aparato que genera distintos sonidos a partir de modu-
lación de distintas formas de onda.

En química, sintetizar es la producción de una sustancia por medio de 
la unión de elementos químicos. Una sustancia sintética, por ejemplo, es 
aquella que no se obtuvo de la naturaleza, sino que fue producida en un 
laboratorio a partir de sus componentes fundamentales.

En ambos casos, la unión de partes nos da un objeto que es más que el 
conjunto de las partes. Es un objeto íntegro, unificado, con identidad propia.

 Sintetizar, por tanto, consiste en hacer converger todas las percepcio-
nes, observaciones y respuestas recogidas durante el proceso de escucha 
en una resonancia colectiva, que considera al paciente como una entidad 
completa, caracterizada por un patrón distintivo de salud y desequilibrios, 
y no como un mero conjunto de síntomas o disfunciones. Es una poliniza-
ción cruzada de información. En la práctica, sintetizar puede permitir que 



Leandro Howlin

340

la percepción de la postura del paciente se entremezcle con la información 
sobre su estado emocional o sus patrones respiratorios, para abastecer una 
comprensión de las tensiones físicas. Este es el momento en el que el os-
teópata combina todos los datos recopilados en un todo cohesionado pero 
indefinido para dejar que afloren las propiedades emergentes de la cadena 
etiológica. Este conjunto resonante, rico en datos interconectados, espera 
el análisis racional que sigue al proceso de escucha, del que se derivará una 
comprensión y un enfoque coherentes del tratamiento.

Momentos de establecimiento del modo escucha

FunciónMomento Figura 
predominante

1. Simpatizar Presencia

3. Sincronizar Intención

2. Sintonizar Atención

4. Sincretizar Aferencia

5. Sintetizar Producción de sentido

Orientarse uno hacia el otro

Ejecutar una intención compartida

Encontrar el canal para comunicar

Recepción indiscriminada de datos

Organizar información



341

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Glosario: momentos de la escucha

Simpatizar: En sentido genérico, que dos personas (o seres 
vivos) sientan cierta inclinación afectiva entre sí. En otro sentido 
genérico, relacionar dos sistemas de manera que la acción de uno 
induzca el mismo comportamiento en el otro. En el sentido 
restringido adoptado en El Cuerpo y La Escucha, el primer 
momento de la escucha, en la que se sientan las bases para la 
disponibilidad tanto del paciente como del terapeuta.

Sintonizar: En sentido genérico, establecer una comunicación 
en la misma frecuencia que otra entidad. En sentido restringido, 
el segundo momento de la escucha, en la que se establece un 
canal de comunicación entre el paciente y el terapeuta.

Sincronizar: En sentido genérico, hacer que dos procesos 
sucedan al mismo tiempo, ritmo y velocidad. En sentido 
restringido, el tercer momento de la escucha, en la que se 
establece una comunión temporal y rítmica entre paciente y 
terapeuta.

Sincretizar: En sentido genérico, combinar diferentes 
principios o prácticas filosóficas, religiosas o culturales. En 
sentido restringido, el cuarto momento de la escucha, en la que el 
terapeuta recibe información indiscriminada y cruda del paciente.

Sintetizar: En sentido genérico, crear una entidad compleja 
combinando partes o elementos.
En sentido restringido, el quinto momento de la escucha, en la 
que la información recibida cobra sentido en tanto unidad 
estructural y en relación con el entorno.

El sueño aferente

Simpatizar y sintonizar son preparaciones o requisitos para alcanzar el 
modo escucha. Sincronizar es adentrarse en dicho estado. Sincretizar y sin-
tetizar son sus primeros efectos, a los que es necesario amoldarse. Estos 
cinco momentos establecen un estado alterado somatopsíquico en el tera-
peuta y en el paciente, que se mantiene mientras no haya una interrupción 
atencional, desde el exterior o desde el interior. Cuando se pierde el flujo, 
necesito repetir el ciclo de momentos desde cero. En caso de una interrup-
ción, por ejemplo, si hablo, o el paciente me habla, o suena el timbre, la 
delgada burbuja virtual que sostiene el modo escucha se rompe, y si quiero 
seguir escuchando debo empezar desde el primer momento, simpatizando.

La burbuja del modo escucha es delicada, pero no tanto. A veces puedo 



Leandro Howlin

342

interrumpir momentáneamente la actividad de escucha sin que se rompa, 
por ejemplo, si levanto las manos del cuerpo, traslado mi silla al otro lado de 
la camilla y vuelvo a escuchar.

El efecto es similar al “sueño ficcional” que ocurre cuando leemos una 
novela o vemos una película. De hecho, ambos son estados alterados de 
consciencia y tienen una fenomenicidad muy parecida. Cuando estoy le-
yendo una novela (suponiendo que el libro sea medianamente bueno y me 
guste) estoy metido en la historia, mi mente está en ese otro mundo, y lo 
que suceda afuera tiene menos posibilidades de generarme una interrupción 
atencional. Eso es lo que se llama el “sueño ficcional”.

Pero si algo sucede en el mundo exterior, me despierta. Por ejemplo, 
suena el timbre, dejo el libro a un costado, voy a abrir, y resulta que es mi 
tía Fefe, que viene a traerme el felpudo que le había prestado el otro día y 
de paso me cuenta las novedades de los vecinos del barrio que se acaba de 
enterar en el almacén. Esta charla quizás dure diez minutos, pero cuando 
Fefe se va, cierro la puerta, guardo el felpudo y vuelvo al libro, necesito un 
tiempo de lectura para que se vaya instalando otra vez el sueño ficcional y 
meterme de lleno en la historia.

Sin embargo, no toda interrupción es tan drástica. Puedo estar leyendo 
mientras dejé una tarta cocinándose en el horno. Suena el temporizador que 
configuré a propósito, marco la página, dejo el libro, me levanto, voy hasta 
el horno, miro la tarta, veo que todavía le falta un poco, pongo el tempo-
rizador otros 15 minutos y vuelvo al libro. En este caso, si bien hubo una 
interrupción del sueño ficcional y su restablecimiento no es inmediato, la 
vuelta al sueño ficcional es mucho más corta. De hecho, creo que en parte 
es porque no salí de él del todo, y todas las acciones de monitorear la tarta 
y decidir dejarla un rato más en el horno se realizaron de manera un tanto 
automática, con parte de mi mente todavía en la novela.

En la lectura, el sueño ficcional se puede romper por una interrupción 
atencional externa, como el timbre o el temporizador, o desde un fenómeno 
interno, por un problema en la escritura o trama de la historia, por ejemplo, 
cuando encuentro un párrafo aburrido o algún acontecimiento inverosímil. 
De hecho, un truco de los escritores para chequear problemas en sus escri-
tos es darle el manuscrito a algún amigo, mirarlo mientras lo lee, y fijarse en 
qué momento del texto levanta los ojos del papel para decir algo o para ir a 
buscar un café. El autor entonces marca el lugar del texto donde el amigo 
dejó de leer, porque en ese preciso lugar hubo un quiebre del sueño ficcional, 
y probablemente haya algo que corregir.

Para equipararlo con el estado alterado de consciencia que acaece en la 
lectura, vamos a decir que el modo escucha genera un sueño aferente. Este 



343

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

sueño aferente se establece gracias a una intención consciente y a transitar 
los momentos del modo escucha, y se desmantela de acuerdo con distrac-
ciones externas y estímulos internos provistos por la escucha misma. 

El modo escucha genera 
un sueño aferente.

El proceso de escucha requiere el modo escucha, aunque pueden eje-
cutarse escuchas superficiales o rápidas con un modo escucha ligero. Una 
escucha más profunda y portentosa, sin embargo, requiere un modo escucha 
más definido.

La articulación de los momentos

Para ilustrar los momentos del modo escucha, quisiera ejemplificarlos 
con otra situación: la de sintonizar una transmisión mediática, pensando 
más que nada en esas ocasiones donde un grupo de amigos se junta a es-
cuchar una transmisión. En la época de mis padres, esto sucedía en torno 
a una radio, para seguir alguna narrativa serial. Hoy en día, sucede muy de 
vez en cuando, por ejemplo, en los partidos importantes de los mundiales de 
fútbol, cuando los amigos se juntan en torno a una TV. 

De manera que imaginémonos que hay un evento importante que será 
transmitido por televisión, por ejemplo, la final del mundial. Decidimos 
juntarnos con amigos para compartir la emoción del momento. Los invita-
dos van llegando, y cada uno trae algo para compartir. Llegan, hablamos un 
rato, acomodan cosas en la heladera, alguno descorcha un vino o corta un 
salamín en rodajas. De a poco nos distribuimos en el sillón frente a la TV. 
Discutimos sobre cuál canal elegir basándonos en la calidad del sonido o los 
comentaristas. Todo este ritual es importantísimo para que cuando empiece 
el partido estemos en modo final del mundial.

Ese ritual tiene distintos momentos.

Simpatizar: prepararse para escuchar
Este es el momento de llegada. En la final de fútbol, simpatizar implica 

prepararse para una montaña rusa emocional compartida. En la escucha, 
implica prepararse para un viaje terapéutico conjunto. Puede que todavía 



Leandro Howlin

344

no estemos interactuando directamente, pero estamos preparando el esce-
nario: apagando las distracciones, creando un espacio cómodo, encendiendo 
la tele. Este momento se trata de reconocimiento mutuo y disposición para 
embarcarnos juntos en una experiencia.

Sintonizar: encontrar la frecuencia
Sintonizar es literalmente mover el dial de la radio para captar la esta-

ción deseada. Antiguamente, había que navegar a través de la estática para 
encontrar una comunicación clara. Hoy, sería elegir el canal correcto. Sin-
tonizar es simplemente encontrar el canal, tanto el de la televisión, como el 
canal tisular de la escucha. Es un ajuste preliminar, centrándose en alinear 
energías e intenciones sin enfocarse todavía en el contenido.

Sincronizar: instalarse
Una vez encontrada la señal, soltamos el control remoto (o el dial) y 

nos instalamos. Nos sincronizamos. Se trata de ponernos cómodos, acomo-
darnos en el sillón, tal vez quitarnos los zapatos y empezar a abrirnos a la 
transmisión. En el caso del partido del mundial, el momento de sincroni-
zación es evidente: es cuando nos acomodamos de manera de quedar todos 
orientados hacia la pantalla. La televisión ya comienza a transmitir infor-
mación, pero todavía nos estamos adaptando a un estado en el que podamos 
absorberla y procesarla por completo.

Sincretizar: sumergirse en la transmisión
Al sincretizar, ya estamos sumergidos de lleno en la recepción de las 

imágenes y sonidos de la tele. No hay todavía compromiso emocional, y 
menos aún comprensión. Sincretizar es ir robándole recursos a la atención 
periférica y asignárselos a la atención focal. En la final de fútbol, nuestra 
atención empieza a ser cautivada por la pantalla, entendiendo las palabras 
y los hechos que se desarrollan en ella, pero todavía sin reconstruirlas acti-
vamente. En la escucha, solo recibimos, observamos, pero no absorbemos. 
Nos abrimos a recibir.

Sintetizar: resonar y sentir
A medida que continúa la transmisión, los estímulos que recibíamos 

sueltos comienzan a resonar entre sí. Esta resonancia no es forzada; emerge 
naturalmente a medida que pasa el tiempo. No estamos conectando los 
puntos activamente, no es una decisión voluntaria, sino que la coherencia 
y la profundidad del evento se nos revelan. Lo que hay no es todavía una 



345

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

comprensión, sino una sensación. En el partido, algunas cosas empiezan a 
cobrar significación persistente: tal jugador está inspirado, la cancha está 
difícil, me gusta cómo juega tal otro. Lo que sucede, en realidad, es que nos 
ponemos nerviosos, eufóricos o desahuciados. En el modo escucha, este es 
el momento de sintetizar, donde la narrativa del paciente, los síntomas y las 
ideas del terapeuta comienzan a fusionarse en una imagen integral. Esta 
imagen no es racionalizada todavía; es sentida.

Profundizando el sueño: encendido del modo de escucha
A esta altura se acaban los momentos, y el tiempo deja de pasar. Después 

del momento de sintetizar, tanto en el modo de escucha osteopática como de 
la experiencia de la transmisión del partido, entramos en un estado sostenido 
de profundo compromiso y receptividad. Este estado, caracterizado por lo que 
hemos denominado el «sueño aferente” en osteopatía y el «sueño ficticio” en 
una narración -y que podríamos extrapolar al “sueño mundialista” del fútbol-, 
representa un período de inmersión en el que la recopilación activa de infor-
mación da paso a la absorción e integración pasivas. No miramos el partido, 
sino que lo vivimos. No percibimos al paciente, lo habitamos.

El sueño aferente: escucha e inmersión sostenidas
En la sesión osteopática, después de pasar por los momentos de simpa-

tizar, sincronizar, sincronizar, sincretizar y sintetizar, nos encontramos en 
un estado profundo de modo escucha. Este ya no es un momento, sino una 
experiencia continua, en la que el terapeuta está profundamente en sintonía 
con la «transmisión” del paciente, recibiendo e integrando información a 
un nivel subconsciente. Esta fase es como perderse en la narrativa de un 
programa de radio cautivador o un partido de fútbol emocionante, donde 
el mundo exterior se desvanece y nuestra atención queda completamente 
absorbida por la historia que se desarrolla ante nosotros.

Durante este sueño aferente, el terapeuta y el paciente coexisten en un 
espacio compartido de comprensión y curación, más allá de los límites del 
análisis activo o la intervención directa. Es un estado de ser en lugar de hacer, 
donde el proceso terapéutico se desarrolla a través de la resonancia natural de 
la información que empezó a recopilarse en los momentos anteriores.

Despertar del sueño: el relevo a la reflexión
El final del sueño aferente (y también del ficcional y el mundialista) 

marca una transición distinta. En el partido, apagar la tele o bajarle el vo-
lumen señala el final del evento, y se pasa a un modo distinto, marcado por 



Leandro Howlin

346

un apaciguamiento emocional y comentarios acerca de lo que se acaba de 
vivir. Se comparten emociones, se explican eventos y se establecen teorías. 
En la sesión osteopática, salir del modo de escucha señala un cambio de la 
absorción pasiva al procesamiento activo. La fase de escucha, caracterizada 
por la corta sucesión de los cinco momentos y el período prolongado del 
sueño aferente, llega a su fin. El terapeuta «despierta” a una nueva fase de 
compromiso: la reflexión.

En esta fase reflexiva, el terapeuta ya no está en el acto de escuchar, sino 
que pasó a un proceso de pensamiento: procesa e interpreta la gran cantidad 
de información adquirida durante el modo de escucha. Es un período de 
síntesis en el sentido más amplio, donde los conocimientos, las conexiones 
y los significados se fusionan en una comprensión coherente de la condición 
del paciente y el camino terapéutico a seguir. Es el razonamiento clínico 
delineado por los principios de la osteopatía y los libros de Still.







VI

LA ESCUCHA COMO ACTO





351

17. Factores y aptitudes individuales

La escucha eficaz se apoya tanto en las habilidades técnicas (formas de 
hacer) como en el crecimiento personal (formas de ser). Las habilidades 
técnicas incluyen la colocación precisa de las manos, el movimiento, la apli-
cación de presión, la administración desde el centro, el control de la respira-
ción y la elección de foco. Además de dominar estas técnicas, los terapeutas 
también deben abrazar el desarrollo personal, transformando su enfoque y 
presencia con el paciente. Entre ellos se incluyen la intención, la atención, la 
paciencia y la humildad. Exploremos más a fondo todos esos componentes 
esenciales.

Calibrar la posición de las manos

	 No hay que olvidarse que el tacto tiene cierto alcance. Si pongo las 
manos en el cráneo, siento lo que sucede en el cráneo. Más aún: si coloco 
mi pulgar un poco detrás del ojo, el contacto de mi dedo es con la piel que 
está sobre el ala mayor del esfenoides, y lo que siento es el movimiento del 
esfenoides. Es cierto que desde ahí puedo llegar a vislumbrar el movimien-
to del occipital, o incluso movimientos del tórax u otras partes del cuerpo, 
pero esos movimientos lejanos los siento de manera indirecta, a través de 
su influencia sobre el esfenoides. Si con mi dedo en las cercanías del ojo me 
parece sentir algo en el tórax, lo ideal sería acercarme para corroborar, de 
manera que tengo que abandonar el cráneo y apoyar mi mano en el tórax. 
Tengo que buscar con las manos el sitio que quiero escuchar.

Esta aclaración parece innecesaria, pero muchas veces uno se olvida que 
todo lo que uno escucha es indirecto. Al sentir el MRP, por ejemplo, no sien-
to el líquido cefalorraquídeo escanciándose o circulando por los distintos 
ventrículos, sino que lo que siento directamente es el movimiento del es-
fenoides (o algún otro hueso) causado por el desplazamiento de líquidos. 



Leandro Howlin

352

Y ni siquiera percibo directamente el esfenoides. Yo siento el movimiento 
del esfenoides del paciente a través de una parte del esfenoides, que es la 
cara externa del ala mayor del hueso. Pero, además, no estoy tocando el 
hueso, sino que estoy en contacto con una capa más lejana; entre el hueso 
y mi dedo hay piel, tejido subcutáneo y músculos. No solo eso: yo siento al 
esfenoides del paciente a través de mis propioceptores, y es necesario tener 
eso en cuenta. La manera en que discrimino mis propioceptores influye en 
la escucha. Una escucha en tórax no es igual si la hago con la mano derecha 
o la izquierda, o si la hago con la misma mano estando a la izquierda o a la 
derecha del paciente. En ambos casos necesito eliminar a mis propiocepto-
res de la ecuación, pero el procedimiento interno no es el mismo.

Para cada momento de escucha, tengo que buscar el posicionamiento 
óptimo, que es donde haya menos obstáculos entre mi mano y lo que deseo 
escuchar.

Cuando siento que la escucha “me lleva” a otra región, levanto la mano y 
la posiciono en la dirección desde donde percibo la influencia. Este proceso 
se llama “escalonamiento” de la escucha.

Esta regla, como todas las reglas, se infringe constantemente: todo os-
teópata en su clínica se la pasa sintiendo estructuras anatómicas alejadas. 
Lo importante es tener en cuenta esto: cada vez que se incumple una regla, 
se lo hace con una intención y por una razón particular. No es lo mismo 
sentir el movimiento del esfenoides con los dedos a los lados de los ojos 
que con la mano en el tórax. La escucha desde el tórax incluye un montón 
de otros tejidos intermedios, y si la ejecuto es porque, de alguna manera, la 
inclusión de esos tejidos en la escucha me interesa. 

Mover o no mover la mano

La dificultad para discriminar mis propioceptores es mayor cuando mi 
mano está en movimiento respecto de lo que quiero escuchar, y esto me 
lleva a otro punto: hace falta seguir la escucha, mover mi mano junto con el 
tejido que escucho y siguiendo su velocidad y su ritmo. Este concepto, que 
en las escuelas de osteopatía se repite todo el tiempo, es al principio algo 
confuso. Dije antes que la escucha sucede cuando la mano está quieta, pero 
ahora digo que hay que seguir los tejidos, y que este seguir no es meramente 
mental, sino que hace falta efectivamente mover la mano.

El secreto es este: hay que mover la mano, pero en un nivel inferior al 
movimiento que estamos intentando escuchar. La idea es dejar la mano 



353

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

quieta para percibir el movimiento relativo, pero no dejar que lo que esta-
mos escuchando se aleje, de manera que mi mano está a la vez quieta y en 
movimiento, dependiendo del sistema de referencia desde que la considere.

Si movemos la mano al mismo ritmo y amplitud que lo que queremos 
escuchar, por supuesto que no vamos a sentir nada. Si movemos la mano 
a un ritmo o amplitudes mayores, estamos haciendo inducción. No es que 
esté mal inducir, pero inducción no es escucha. En el momento que quiero 
escuchar, tengo que escuchar.

Para dar un ejemplo, me voy a un plano muy amplio y poco sutil. Di-
gamos que quiero escuchar cómo se mueve el sacro de un paciente durante 
la marcha. Me pongo de pie al lado del paciente y coloco una mano en su 
sacro. Ahora le pido que camine. El paciente da dos pasos, y pasa de estar 
medio metro a mi derecha, a estar medio metro a mi izquierda. Mientras 
él camina, muevo la mano de derecha a izquierda, al ritmo de caminata del 
paciente, para mantenerla en su sacro. Mi mano está quieta con respecto al 
sacro, pero se mueve con respecto a mi cuerpo. ¿Moví mi mano? La respues-
ta es sí y no. Sí, la moví porque antes estaba a mi izquierda y ahora está a mi 
derecha. No, no la moví porque siempre estuvo en el sacro.

La mano debe estar quieta con respecto al sistema cartesiano de coorde-
nadas con centro en el objetivo de la escucha, lo cual puede significar que se 
mueva con respecto a otros sistemas cartesianos de coordenadas, por ejemplo, 
el que tiene como centro a mi cuerpo. Si quiero, por ejemplo, escuchar el in-
testino delgado, existen varios sistemas de coordenadas en movimiento rela-
tivo: el que imprime la respiración diafragmática, los movimientos peristálti-
cos, la motilidad intrínseca (embrionaria) del intestino, y, si el paciente está en 
movimiento, los sistemas relativos de estructuras anatómicas que se acercan o 
alejan entre sí con las torsiones o las lateralizaciones, más el desplazamiento 
del sistema de coordenadas global del paciente con respecto al mío. Si quiero 
sentir los movimientos peristálticos, debo mover mi mano junto con todos 
los otros sistemas de coordenadas para percibir el movimiento relativo solo 
en las coordenadas de los movimientos peristálticos: mi mano debe seguir la 
respiración del paciente, sus torsiones y sus desplazamientos.

La mano debe estar quieta con 
respecto al sistema cartesiano de 

coordenadas con centro en el 
objetivo de la escucha.



Leandro Howlin

354

Calibrar la presión

La presión depende de la intención, la profundidad y la sutileza a la 
que queremos percibir, pero siempre es suave. Para sentir en la superficie 
epidérmica, nuestra mano la roza apenas, sin penetrarla; está justo afuera 
de la piel. Para proyectar la percepción y sentir en profundidad, usamos 
un poco de presión, pero es la mínima presión necesaria para establecer la 
compresión turgencial mínima para reclutar los tejidos mediadores.  Pen-
semos en el ejemplo cuando recorremos con un lápiz la superficie de una 
mesa intentando percibir su textura. Tenemos que apretar un poco el lápiz 
contra la superficie, de lo contrario no sentimos nada, pero a medida que 
aumentamos la presión, perdemos sensibilidad. 

Rollin Becker propone un truco para facilitar la escucha en profundidad: 
uno debe apoyar la mano en el cuerpo del paciente, manteniendo como 
fulcrum el codo apoyado en algún otro lado (por ejemplo, en la camilla) 
y, para lograr sentir más en profundidad, debe aplicar presión en el codo y 
no en la mano. Esto me dio mucho que pensar. Logré ponerlo en práctica 
con buenos resultados, aunque sin entender muy bien por qué esto fun-
cionaba. Al principio creí que era una forma de engañar a la consciencia, y 
que luego de cierta práctica no necesitaría la presión en el codo, pero ahora 
creo que algo realmente sucede en los propioceptores. Al presionar el codo, 
los propioceptores se activan o se interpretan de manera diferente, y esto 
permite focalizar la atención de todo el miembro superior en un plano más 
profundo. Un poco como los estereogramas, esos dibujos donde uno debe 
enfocar la vista no en el papel, sino en un plano más allá, para lograr ver una 
imagen en 3D que no se ve en una mirada habitual. En ambos casos, tengo 
que engañar a los mapas topológicos.

En la escucha, las manos no están aferradas, sino que flotan sobre los 
tejidos del plano al que queremos escuchar como corchos sobre el agua. 
Pero con respecto a los tejidos que están más acá del plano en el que esta-
mos focalizando la atención, es decir, los tejidos mediadores que estamos 
reclutando, también nuestras manos flotan, pero flotan dentro de los tejidos, 
como buceando en una piscina. 

Comprender y asimilar estas dos maneras distintas de flotar es muchas 
veces la clave de la escucha, sobre todo en los planos más sutiles.

Los tejidos del terapeuta y del paciente deben a la vez amoldarse (for-
ma), emparejarse (presión y tensión), fundirse (sensación) y sincronizarse 
(tiempo y ritmo).

En este apartado, quisiera aclarar dos conceptos, uno relacionado con la 



355

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

carga y otro relacionado con la intención.
He oído decir que la escucha se hace con carga cero, o que en la escucha 

no hay carga, o que la escucha en profundidad se logra con intención y no 
con presión. Hay algo de verdad en esas afirmaciones, pero dichas al pasar o 
fuera de contexto podrían resultar confusas.

En principio, dado que la escucha impregna toda la praxis, cuando hace-
mos una técnica en la que hay que poner tensión o carga, necesito escuchar. 
Si la escucha se da solo sin carga, en esos momentos no podría escuchar, y, 
por lo tanto, no sabría cuándo el tejido me da el paso o cuándo libera. 

En realidad, cuando se dice que la escucha se hace con carga cero, lo que 
se quiere decir es que se empareja la presión del tejido.

De manera que el contacto es con carga, pero es una carga suave. Una 
presión exagerada genera una reacción en los tejidos. El contacto debe em-
parejar la resistencia que los tejidos devuelven, y desenvolverse en ese plano. 
Sacar los tejidos de su zona de confort, pero no muy lejos y no por mucho 
tiempo. 

En cuanto a la intención, hay que recordar que para escuchar debo estar 
completamente aferente. Y la intención es exactamente la definición de efe-
rencia. Si yo tomo el concepto crudo y puro de aferencia, lo que me queda 
es la escucha. Si yo tomo el concepto puro y crudo de eferencia, si le saco el 
material, los agentes, y me quedo solo con el acto propio de eferencia, lo que 
tengo es intención. De manera que en la escucha no podría haber intención. 

Por otro lado, la intención es un proceso intelectual propio del terapeu-
ta. Es algo que pone el terapeuta, y es contrario a la escucha en muchas 
dimensiones.

Esta consideración es, por supuesto, relativa. Puedo, en ocasiones, poner 
cierta intención. Podría, por ejemplo, provocar a los tejidos para comprobar 
cómo reaccionan, se defienden, se quejan o resuenan. Por otra parte, la au-
sencia total de intención es absurda. Este tema de la intención es profundo 
y confuso, y le dedicamos un apartado específico más adelante. Por ahora, 
quedémonos con esta idea: la escucha no necesariamente se desarticula si 
incluyo alguna intención, pero necesito tener en claro que la escucha sobre-
vive más allá de la intención, y no gracias a ella65.

65	  En este párrafo uso ideas y palabras de Hugo Chiera, propuestas en un comentario a una primera 
versión de este texto.



Leandro Howlin

356

Estar disponible

Es fundamental no trabar articulaciones. Carolina Becker, psicóloga 
y maestra de contact improvisación, enseñaba que para danzar había que 
tener “articulaciones disponibles”, refiriendo a un estado intermedio, por 
ejemplo, entre la rodilla trabada, que restringe la movilidad, y la rodilla re-
lajada, que no está preparada para responder rápidamente a cambios en el 
entorno. Es la tensión justa que permite a la vez movilidad y firmeza, y que 
caracteriza a los objetos dotados de tensegridad.

Tricot (2002) se queja de que los profesores siempre le enseñaron que 
para escuchar hay que estar relajados, pero él se dio cuenta de que eso 
no era tan así. Hace falta cierta tensión entre los dedos y cierta presión 
contra los tejidos del paciente, sobre todo para lograr proyectarse. Tengo 
que igualar en mi mano la tensión del tejido que quiero escuchar. Ade-
más, tengo que acomodar la presión a la turgencia del tejido. Tomando un 
ejemplo de Viola Frymann, si quiero ver cuán maduro está un durazno 
palpándolo, tengo que ejercer la presión justa. Si no aprieto, si me quedo 
apenas recorriendo la piel, no me doy cuenta si está maduro. Si aprieto 
mucho, el durazno se rompe. Para distintas frutas en distintos estados de 
maduración, la presión a usar es distinta. La voy ajustando a medida que 
aprieto, de acuerdo a lo que siento.

Dice Frymann (1963): “Aquí está el secreto de la percepción y la utili-
zación terapéutica de la potencia y la motilidad inherente manifiesta del 
cuerpo humano. Es la realización de la igualdad de acción y reacción y la 
sintonización del mecanismo dentro de los dedos, la mano y el brazo con las 
fuerzas internas del paciente”. Y un poco más adelante: “Si ajustas con cau-
tela las fuerzas de tu mano a las fuerzas dentro de la fruta, te darás cuenta 
de su textura y madurez sin dañarla de ninguna manera”.

Mi cuerpo tiene que estar disponible, con presión y tensión suficientes 
para escuchar, pero no tanto como para inducir.

Esto, como todo, es relativo. La escucha es un diálogo, y, por lo tanto, 
incluye momentos de escuchar y momentos de hablar, e incluso momentos 
de interrumpir o de confrontar. No está mal inducir, pero debo estar cons-
ciente de cuándo escucho y cuándo hablo, cuándo induzco para escuchar y 
cuándo escucho para inducir.



357

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Escuchar desde el centro

Para configurarme en modo escucha, lo primero es hacer un centrado fí-
sico y topológico. Ponerme en eje, conectar con mi propiosfera, sentir cómo 
mis límites se expanden más allá de mi epidermis. Reconocerme en toda mi 
extensión, que no termina en mi piel.

Dentro de esa expansión, localizar mi centro, sentirlo para darle unidad a mi 
red propioceptiva. Equidistarme a mí mismo al centro. Sentir el centro es un 
proceso transceptivo, vale decir que me ubico tanto en la posición de receptor 
como en la de transmisor. No solo recibo todos los estímulos dentro de mi 
propiosfera, sino que la ocupo, la lleno, colonizo todos sus espacios. La habito.

De la misma manera que me conecto con el centro, también tengo que 
sentir los límites de la esfera, sobre todo en lo que respecta a su indetermi-
nación. La propiosfera es un campo que cambia el paradigma de interiori-
dad/exterioridad. Si bien hay zonas que son claramente mi mundo interior 
y zonas que son claramente el mundo exterior, hay resquicios alrededor de 
los límites que son a la vez interiores y exteriores. Necesito conectarme con 
esos límites difusos. Sentir la propiosfera como un campo magnético, en el 
sentido que tiene una presencia física, pero sin bordes definidos.

Y finalmente, sentir el escenario que me rodea, porque la propiosfera me 
inserta en el mundo. No me puedo recortar del entorno circundante, sino 
que mis bordes se fusionan con él.

En resumen: antes de empezar a escuchar, ponerme en modo escucha 
sintiendo el centro, el espacio contenido en la propiosfera, los límites difusos 
y el mundo circundante, y la sensación que los atraviesa y los funde a todos, 
para acostumbrarme a la idea de que la identidad no tiene límites precisos. 

Respirar

La respiración es el puente que une la vida con la materia. Cuando un 
bebé nace, lo primero que debe consumar es respirar, y en cuanto lo hace, 
cada uno de los procesos fisiológicos de su cuerpo se modifican instantá-
neamente. Cuando quiero recordar que estoy vivo, presto atención a mi 
respiración. Escuchar mi respiración es la primera entrada de la consciencia 
al cuerpo vivo que soy.



Leandro Howlin

358

Por si todo eso fuera poco, gran parte de la escucha se basa en los ritmos. 
Casi me atrevería a decir que la escucha es la percepción de ritmos diferen-
ciales. La respiración es el ritmo primal, aquel a partir del cual se evalúan y 
se diferencian todos los otros ritmos percibidos.

La escucha es la percepción de 
ritmos diferenciales.

En la escucha, apoyo todos mis movimientos en mi respiración. Dejo 
que mi respiración proponga el ritmo. Cada vez que cambio de posición 
mis manos, o cambio el plano de proyección o la intención en la escucha, 
sincronizo el cambio con mi respiración. Separo la mano del cuerpo del 
paciente al final de una exhalación y la vuelvo a apoyar cuando empiezo la 
siguiente inhalación.

Las razones son coreográficas: seguir la respiración me brinda todas las 
características de una coreografía bien planteada: me da gracia, seguridad, 
serenidad y precisión. 

Hay quien sugiere que el terapeuta debe sincronizar sus movimientos 
no con su respiración, sino con la del paciente. La verdad es que no tengo 
preferencias. A veces lo hago, miro el tórax o el abdomen del otro para de-
cidir cuándo efectuar tal o cual movimiento, pero en realidad, muchas veces 
no representa ninguna diferencia, porque a esa altura nuestras respiraciones 
suelen ya estar sincronizadas.

A todo esto, igual que con el movimiento de las manos, no pienses en 
tu respiración. No la fuerces, no la enlentezcas ni la apures, no la hagas más 
profunda ni más imperceptible. Recordemos que la capacidad de moverse 
libremente no se trata del rango, sino de la facilidad del movimiento. Que 
sea ella la que guíe. Hay que dejar que tu respiración respire.

Foco y plano

El plano es la profundidad a la que dirigimos nuestra atención, y 
básicamente está definido por los tejidos mediadores, todos los tejidos 
del cuerpo del paciente a los que decidimos reclutar como propios, de 
manera de determinar una superficie de percepción que está más allá de 
nuestra piel.



359

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El foco restringe un poco más el campo topológico de nuestra aten-
ción, dado que la ubica no solo en un plano, sino en un punto del plano. 
Este punto no es necesariamente acotado, sino que puede tener cierto 
volumen. Lo importante es que tenga unidad estructural. El foco puede 
estar en el hígado, o en uno de sus lóbulos, o en un punto particular de 
ese mismo lóbulo hepático.

La mano sigue a los tejidos, y para eso la mantenemos unida al tejido 
para no deslizarse sobre él (a menos, claro, que esté intentando escuchar las 
propiedades del deslizamiento en sí mismo), pero no tan unida como para 
ejercer una resistencia y obstaculizar el movimiento del tejido. 

La mano es una con el tejido, pero en dos sentidos distintos:
- En el espacio proximal al plano que deseo escuchar, la mano y los 

tejidos mediadores se convierten en una entidad, unificada en intención 
y enfoque, similar a cómo una pelota de baloncesto se convierte en una 
extensión de la mano que la sostiene. En este caso, los tejidos mediadores 
se incorporan a la mano. Todos estos tejidos se vuelven uno, tanto para la 
intención como para la atención.

- Al nivel del plano que estamos escuchando, la mano es una con el 
tejido en el sentido de que lo sigue. Sin embargo, la atención se centra clara-
mente en el punto de contacto, haciendo que la mano y el tejido escuchado 
sean distintos en la conciencia del observador. En este caso, es la mano (y 
todos los tejidos mediadores) la que se incorpora al tejido escuchado. Estos 
tejidos son uno para la intención, pero para la atención, son dos. La aten-
ción se divide en dos en el plano destinatario: por un lado, la mano con los 
tejidos mediadores y, por el otro, el tejido escuchado.

Si, por poner un ejemplo, estamos escuchando el pericardio, todos los 
tejidos mediadores (costillas, fascia endotorácica, músculos pectorales, piel, 
etc.) se incorporan a la mano. Y luego toda esa masa tocante, que funciona 
como una sola cosa, se alía al tejido del pericardio para seguirlo, pero el 
foco de atención atraviesa todos los tejidos mediadores y se concentra en la 
superficie del tejido pericárdico.



Leandro Howlin

360

Atención

Intención

Músculos

Costillas

Fascia endotorácica

Pulmón

Piel

Pericardio

Hay momentos en la escucha en que el foco y el plano no son espaciales, 
sobre todo en los últimos niveles de escucha, los que entran en relación con 
la expresión fluida del cuerpo. En algunos libros se habla de ampliar la es-
cucha hasta el horizonte, y lo dicen literalmente. Para mí, esa instrucción es 
confusa. No tengo que llevar mi escucha lejos. Tengo que llevarla a ese lugar 
que no es ni cerca ni lejos, ese espacio que no es definido por dimensiones 
físicas, el centro inmóvil de un vórtice en permanente expansión.



361

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El plano de la escucha que busco puede no ser solo la profundidad, sino 
el modelo interpretativo que proyecto, que no necesariamente es anatómico. 
Si estoy escuchando con un modelo de cuerpo fluido, por ejemplo, puedo 
recorrer distintos planos que no necesariamente representan capas de te-
jidos. Para casos más extremos, conozco osteópatas que para interpretar 
aquello que escuchan, utilizan un modelo cinestésico cromático, asignando 
distintos colores o matices a las sensaciones percibidas. Para ellos, el plano 
podría ser mantenerse en el color azul.

Intención

La intención debe ser precisa, y debe estar orientada, justamente, a es-
cuchar. La escucha es un diálogo, y en un diálogo hay varias intenciones 
posibles que juegan en contra de la escucha y de las que me tengo que des-
embarazar: querer hablar, querer controlar, querer juzgar y querer entender. 
Cada uno de estos impulsos desvía el foco de la escucha hacia nuestras pro-
pias ideas preconcebidas o deseos, dificultando así un compromiso genuino 
con lo que se está comunicando.

Querer hablar: Muchas veces le contamos algo a otra persona y nos 
contesta con una opinión que es claramente algo que ya pensaba antes de 
hablar con nosotros, o con una anécdota personal vagamente relacionada, 
y tenemos esta sensación de que no nos está escuchando. Es algo que mu-
chas veces notamos en nosotros mismos. Alguien nos está contando algo 
y de pronto se nos ocurre algo para decir, y esperamos, con cierta ansiedad, 
a que nuestro interlocutor nos dé un espacio para decirlo. Desde ese mo-
mento hasta que se produzca ese espacio y podamos decir lo que se nos 
ocurrió, todo lo que dice nuestro interlocutor se pierde en el vacío, o por 
lo menos no lo absorbemos como si de verdad estuviéramos escuchando. 
En ninguno de esos casos hay escucha. Uno habla, y el otro espera turno 
para hablar. 

Si quiero escuchar, tengo que hacer silencio. Esto, que parece una tonte-
ría, es una realidad muchas veces olvidada. El que habla no escucha; el que 
está esperando para hablar, tampoco. 

Para escuchar, tengo que hacer silencio.



Leandro Howlin

362

Querer controlar: De la misma manera, cualquier intención puesta en 
controlar lo que el otro me dice o cómo lo dice, no es escuchar. Para escu-
char, tengo que entregarme. Esto es parte de la actitud de presencia, de la 
que vamos a hablar después.

Querer juzgar: Escuchar con la intención de juzgar nos coloca en una 
posición de evaluación en lugar de comprensión. Significa que me estoy es-
cuchando a mí mismo. Escuchar es aceptar, acallar el censor interno. No se 
puede ser sensor y censor al mismo tiempo. Nada de lo que dice el otro está 
mal ni bien. Si es necesaria una instancia de juicio, vendrá después.

Querer entender: Si bien puede parecer contradictorio, escuchar eficaz-
mente no se trata de comprensión inmediata. No puedo poner mi inten-
ción en entender. Entender es pensar, pero escuchar es sentir. Escuchar es 
anterior. Necesito desarrollar la paciencia para no apurarme a discernir y 
no poner la mira en los resultados. Tengo que poner la intención en buscar, 
no en encontrar. Cuando digo que debo vaciarme para escuchar, debo olvi-
darme también toda la anamnesis y toda la cadena etiológica que ya tenga 
parcialmente armada en mi cabeza.

Para contrarrestar esas cuatro posibles intenciones opuestas a la escucha, 
tengo que despojarme de expectativas y tengo que saber esperar. Olvidarme 
de hablar, controlar, juzgar, entender: todo eso pertenece a un momento 
posterior. En el momento de escuchar, todo eso mete ruido. Necesito des-
pojarme para despejarme. Como dice Thich Nhat Hanh: 

Para que las cosas se nos revelen, tenemos que estar listos para abandonar 
nuestras opiniones sobre ellas. (…) Por lo general, cuando escuchamos o leemos 
algo nuevo, simplemente lo comparamos con nuestras propias ideas. Si es lo mis-
mo, lo aceptamos y decimos que es correcto. Si no es así, decimos que es incorrecto. 
En cualquiera de los dos casos, no aprendemos nada.

Para escuchar, tengo que poner la intención en el proceso, y no en el 
objetivo. No en sentir algo en particular, sino en conectar. En estar presente. 
En rendirme al proceso de diálogo. En prestar atención. El acto de escucha 
es autotélico: el objetivo de escuchar es escuchar, y no curar, ni tratar, ni 
abrir, ni descubrir, ni entender.



363

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Atención

La atención tiene que ser concreta, y quizás la forma más ilustrativa es 
decir que al momento de escucha, presto atención a la atención.

La atención no es lo mismo que el campo focal. El campo focal es un 
parámetro puntual, mientras que la atención es espacial, o incluso espacio-
temporal. Puedo poner tanto el foco como la atención en una estructura o 
en un plano, y en ese caso ambos términos tienen más o menos el mismo 
referente. Pero puedo poner también la atención en un ritmo, como la res-
piración pulmonar, los latidos del corazón, el MRP, la marea media o la 
marea larga. Puedo poner la atención en una cadencia, un desplazamiento, 
un crecimiento, una liberación.

Por otra parte, el campo focal es eminentemente visual, y la atención no. 
Aun si cuando decimos “atención” tendemos a pensarlo visualmente, y nos 
viene la imagen de alguien dirigiendo la mirada hacia algún objeto, la aten-
ción táctil no tiene esa característica de direccionalidad. No es direccional, 
sino espacial, extensa, expansible. Es el contenido material de la intención. 
Tiene peso. Hay que sentir el peso de la atención.

Así como la atención es más amplia que el campo focal, es también más 
acotada que la consciencia. Consciencia es nuestra sensación del todo, y la 
atención es el reconocimiento de lo específico. La atención es un enclave de 
consciencia escaneando nuestro campo de percepción.

Cuando escucho, necesito sacar de mi mente todo lo demás. La acti-
tud ideal es considerar la atención en el diálogo como en una meditación. 
Cuando medito, pongo toda mi atención en mi respiración (o en el mantra, 
el cuerpo, o el recurso que use). Cuando me distraigo y mi mente empieza 
a vagar por las cuentas que tengo que pagar mañana, vuelvo a tomar mi 
atención, sin juzgarme ni impacientarme, y ponerla en la respiración. De la 
misma manera, en la escucha mi atención está de lleno en lo que escucho; si 
mi mente se va, vuelvo al diálogo con los tejidos y refocalizo.

Así como las articulaciones del terapeuta no deben estar ni completa-
mente tensas ni relajadas del todo, sino en ese estado intermedio de ‘dispo-
nibilidad’, de la misma manera la atención debe estar ‘disponible’. El tera-
peuta no debe ni buscar ni omitir. No debe ser ni poroso ni impermeable. 

La intención debe colocarse fuera de la atención. Lo que se debe con-
centrar es la atención, y no la intención. Allí donde intención (in-tensión) 
es zambullirse en la tensión de lo percibido, atención (a-tensión) es discri-
minar su tensión. Es ser curioso y no distraerse. Observar sin absorber.



Leandro Howlin

364

La atención, por otra parte, es el andamiaje que sostiene y estructura la 
relación con el paciente. En ese sentido, permítanme citar a dos autores. 
Maiese (2014) sostiene que “la atención no puede entenderse adecuada-
mente sin considerar su dimensión emocional”. Simone Weil, por su parte, 
dice: “La atención es la forma más rara y pura de generosidad”.

Paciencia

El osteópata debe saber esperar. Pero este esperar refiere solo al tiempo, 
y no a expectativas. Perseverar sin anhelar. Esperar sin esperar nada. Estar 
presente y disponible. El osteópata debe ser paciente.

Humildad

Sin humildad no hay escucha. El ego nunca escucha. La humildad en la 
escucha es la base para no sospechar, no esperar, no contestar y no imponer. 

No sospechar: Sospechar es juzgar. Sospechar es un proceso del pen-
samiento, y si bien es parte del diagnóstico, es un paso posterior. En la 
escucha, escucho, sin dejar que intervenga el razonamiento.

No esperar: Si quiero escuchar, no puedo tener expectativas de obtener 
tal o cual resultado. Las expectativas nacen dentro de mí, no del paciente. 
Cuando escucho, solo recibo.

No contestar: La escucha verdadera se opone a una preparación de la 
respuesta: hace falta solo escuchar lo que se dice, abandonarse. Hay que 
escuchar, pero sin ofrecer soluciones. Escucho lo que el cuerpo del paciente 
dice, allí donde se traba le doy una mano como cuando alguien en una con-
versación se olvida una palabra y yo se la recuerdo, pero no tomo la palabra, 
dejo que sea el paciente quien sigue hablando.

No imponer: Este punto resume un poco los anteriores. En la escucha no 
puedo imponer nada. Sospechar, esperar y contestar son acciones que salen 
de mí. En una conversación, muchas veces tendemos a meter cosas nuestras, 



365

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

cuando asociamos lo que el otro dice a algo que ya sé o que me pasó a mí. 
“Eso me hace acordar…” o “Te entiendo perfectamente…”. Cuando super-
ponemos nuestra historia a la de quien nos está hablando, le negamos el 
derecho de ser distinto.

Humildad significa estar abierto. Apaciguar las dudas y ablandar las cer-
tezas. Ser lo menos mí posible. En esa mínima fase de existencia, lo único 
que hay de mí, es la presencia. 

Es necesario ser lo más tenue posible. Si no, se corre el riesgo de guiar 
al que habla.

La manera de aprehender la humildad la podemos resumir adueñándo-
nos de una frase de Rollin Becker: “Solo los tejidos saben”.





367

18. Factores y protocolos 
relacionales

La característica principal de la escucha, aquello que nos permite explo-
rar al otro y descubrir modos de funcionamiento, mecanismos de protec-
ción y de compensación y disfunciones, y establecer el entorno para que el 
paciente vuelva a conectarse consigo mismo y recalibrar su neurocepción 
con una consciencia y afinación somáticas, es la fusión somática.

Esta fusión somática es un modo radical de vínculo entre dos personas, 
de manera que, para favorecerla, de la misma manera que hablamos de las 
actitudes y aptitudes del terapeuta, debemos también prestar atención y 
apuntalar ese vínculo.

Esto implica estar presente, respetar el cuerpo del otro, ser cordial en el con-
tacto, adaptarse a las normas del diálogo y, sobre todo, recordar que la escucha se 
establece entre dos personas y que, por lo tanto, se propaga en ambos sentidos.

Presencia

Lo que define a la escucha en tanto acto es la presencia. 
Como dice André Christophe (2014): “La escucha es una condición 

muy particular en la cual se da y se recibe al mismo tiempo”.
La presencia es quizás la componente más importante de la escucha. Se 

dice que la escucha es aferencia, solo recibir y, si bien esa idea tiene mucho 
de cierto, la práctica es más precisa si pensamos que la neutralidad se logra 
más fácil en la presencia que en la aferencia. Sé que eso que acabo de decir 
es contradictorio, pero voy a insistir en esta contradicción porque creo que 
funciona bien como orientación. Es más, permítanme exagerar esa con-
tradicción para hacerla más contundente: la escucha es más presencia que 
escucha. O, dicho con otras palabras: si quiero escuchar, lo más importante 
no es escuchar sino estar.



Leandro Howlin

368

La escucha es más presencia que escucha.

Tengo que buscar presencia y no escucha. Escuchar es un proceso y un 
acto, pero no debo tener la intención ni en el proceso ni en el acto. La pre-
sencia no es un proceso, sino un estado. Mi intención tiene que estar en lo-
grar un estado, y el proceso y el acto deben suceder solos, sin que yo los bus-
que. La escucha comienza a suceder cuando me pongo en modo escucha.

No solo la escucha, sino toda la praxis clínica, necesita de la presencia. 
Para entender, tengo que estar presente. Para inducir, también. El vínculo 
con el paciente es impensable sin presencia.

Pero… ¿a qué llamamos presencia?
Presencia es la habilidad de estar con las cosas, sin necesidad de cambiar 

nada. Recibir sin accionar. Recibir por recibir en vez de recibir para accionar. 
Esta, que parece la habilidad más sencilla del mundo, requiere esfuerzos 
desacostumbrados.

Presencia es el punto de equilibrio entre ocupar el lugar del otro y no es-
tar. Presencia es estar sin invadir. Se puede invadir sin tocar y se puede tocar 
sin invadir. La presencia es el fulcrum que permite que el paciente conecte 
con la parte de su cuerpo en la que estamos trabajando, pero manteniendo 
el estado parasimpático. Si no estamos, no hay conexión; si invadimos, des-
pertamos una alarma simpática.

Presencia es justamente el límite entre invasión y ausencia. Esto es lo 
que se conoce como estado neutro.

La presencia no se puede enseñar. No basta con decirle a alguien que 
esté presente, ni que ese alguien nos haga caso y ponga intención en estar 
presente. La presencia es más que la mera intención de estar presente.

Si bien no se puede enseñar, se puede aprender. Y se aprende con la 
práctica. El osteópata, en su educación, debe dar preeminencia a brindar 
presencia. La escucha, luego, vendrá sola. Hasta me atrevería a asegurar lo 
siguiente: el origen de la capacidad de escucha es aprender a estar.

La presencia en la escucha debe ser una presencia tisular, y, por lo tanto, se 
provee con carga táctil. Una carga mínima, pero carga al fin. Sin carga no hay 
escucha. Sin embargo, esta carga debe ser neutra. Las manos deben adquirir y 
transmitir suavidad y seguridad al mismo tiempo. Eso es presencia. No un pun-
to medio entre suavidad y seguridad, sino un toque que conserve las dos cosas.



369

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

En ese sentido, uno escucha lo que le resuena. Peter Szendy (2015), ha-
blando del invento de la percusión corporal de Auenbrugger: «al practicar el 
golpe digital de la percusión o al escuchar las repercusiones de su ausculta-
ción, el médico que interroga el cuerpo lo despierta. Lo que podrá escuchar 
será lo que habrá sabido hacer resonar”.

Estar presente significa, entre otras cosas, prestar atención a lo que no se 
dice, a lo que no tiene posibilidad de generar una interrupción atencional.

Uno de los sentidos de la palabra “presente” es el relacionado con el 
tiempo, y esto no es casual. Estamos presentes cuando nada nos lleva ni al 
pasado ni al futuro. Estar es estar aquí y ahora. El presente existe entre el 
pasado y el futuro. La presencia es inmediata.

Presencia es estar con el otro, pero también es estar conmigo. Para poder 
estar con el otro de verdad, primero tengo que estar conmigo de verdad.

Según Rollin Becker, hay dos cosas que afectan la presencia: las opi-
niones del terapeuta acerca de la condición del paciente, y las opiniones 
del paciente sobre su propia condición. Hay que bordear todas estas opi-
niones y esquivarlas.

Empatía

La fusión somática favorece una empatía somática. La empatía no es 
automática, hay que buscarla, pero la fusión somática la hace muy fácil. La 
fusión somática es condición necesaria pero no suficiente para esa empatía.

Glosario: empatía

Empatía: Modo de intencionalidad que permite acceder a la 
experiencia subjetiva de otra persona, con la conciencia de que 
la experiencia del otro es diferente a la propia. Es decir, la 
capacidad de ponerse en lugar del otro, de manera de percibir 
sus sensaciones y emociones desde su punto de vista particular 
para poder entenderlas como si uno fuera la otra persona, 
aunque sin llegar a confundir identidades.

Theresa Wiseman lista cuatro condiciones para establecimiento de la empatía: 
- La capacidad de tomar la perspectiva de otra persona, 
- No juzgar,



Leandro Howlin

370

- Reconocer emociones en el otro, y
- Comunicar la comprensión de los sentimientos de esa persona.
Cualquier similitud con lo que vinimos proponiendo a lo largo de todo 

el libro, no es mera coincidencia.
Esto de “no juzgar” merece una aclaración. No juzgar no es contenerse 

de juzgar, sino adoptar una actitud de escuchar para entender. Si tengo la 
actitud, el juicio ni siquiera aparece, y no necesito reprimirlo.

Empatía es co-sentir, pero sin confundir identidad. Es una unión de 
sensación, pero no de identidad. Superposición de propiosferas, pero sin 
unirlas. Como dos burbujas que se unen, pero mantienen cada una su 
identidad. Dos burbujas que se pegan forman una estructura que pierde 
su forma esférica y forman una entidad binaria. Ninguna de las dos tiene 
la forma que tendrían si están separadas, pero tampoco se funden en una 
sola burbuja.

El estado de escucha es también un acto relacional. El proceso, el estado 
y el acto tienen sus desarrollos y desmantelamientos, pero esas etapas se 
mezclan. Por eso en los momentos de establecimiento del estado de escucha 
hay momentos que son relacionales (sintonizar, etc.).

Respeto

Escucha es la conjugación del esquema corporal propio y el ajeno. En la 
fusión somática me apropio del esquema del otro, pero sin colonizarlo. No 
me atribuyo el cuerpo en sí, sino la perspectiva que el cuerpo del otro tiene 
de sí mismo.

El cuerpo del otro es del otro. 
Esta regla es tan fundamental que la voy a decir dos veces. 
El cuerpo del otro es del otro.
Esa afirmación quizás parezca una obviedad, y ojalá que lo sea, pero veo 

muchos terapeutas (incluido yo mismo) que de vez en cuando se la olvidan 
o no la toman lo suficientemente en serio. El cuerpo fue objetivizado tantos 
siglos por la práctica médica, que existe en la actualidad un contexto donde 
tenemos internalizada esta concepción del cuerpo como un objeto y no 
como un otro, y al creer que sabemos cuál es la mejor técnica objetiva nos 
olvidamos de que el otro elige y arma sus propias políticas corporales.

Como dice Leder (2008): “El toque cosificador puede exagerar la sen-
sación de alienación del cuerpo del paciente. Se le pide que se quite la ropa; 



371

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

exponer la carne para sondear, apretar, pinchar y medir, todo en busca de 
características patológicas. Si bien es clínicamente revelador, esto puede ser 
personalmente alienante, lo que confirma la sensación del paciente de tener 
un objeto angustiosamente defectuoso por cuerpo. No es simplemente el 
yo-cuerpo, sino la relación yo-otro lo que puede ser perturbado aún más por 
el tacto objetivador”. 

Existe cierto debate entre terapeutas somáticos acerca de dónde está el 
límite a lo que se puede hacer, en particular en cuanto al dolor. La pregun-
ta sería: si yo estimo que tal técnica ayudaría al paciente, pero resulta ser 
dolorosa… ¿debo seguir o detenerme? La pregunta no apunta a esos casos 
en que el dolor me está indicando que la técnica no es la adecuada en ese 
momento. En ese caso, es claro que debo detenerme y buscar alguna técnica 
alternativa. El caso problemático es cuando el terapeuta sabe o cree saber 
que la técnica rendirá efectos buenos aun si produce dolor. Supongamos un 
caso trivial y poco crítico. Una de las técnicas para relajar los músculos su-
boccipitales consiste en colocar los dedos bajo la nuca del paciente y soste-
nerlos ahí, dejando que el simple peso de la cabeza ejerza una presión. Si el 
paciente tiene contracturas en esos músculos, o en el trapecio que los cubre, 
la posición suele ser levemente dolorosa. Así y todo, sabemos que la técnica 
es efectiva a pesar del dolor. En ese caso, el terapeuta sabe que continuar con 
la técnica dará buenos resultados, pero el paciente puede sentirse incómodo 
por el dolor y querer detenerse. ¿Qué hacer?

Para mí la respuesta es obvia: el límite lo decide el paciente. Nuestro 
deber como terapeutas es informarle los efectos y lo que queremos lograr, 
y que el paciente decida. Basará su decisión en el dolor o en cualquier otra 
razón que ni siquiera necesita aclarar. Si el paciente quiere que no hagamos 
algo porque le duele, le molesta, le incomoda, le da vergüenza o sencilla-
mente no le gusta, tenemos que buscar otro procedimiento.

Tanto como el tratamiento, la escucha debe ser consentida. Antes de 
empezar una sesión, le aviso al otro que su cuerpo es suyo, que si algo de lo 
que hacemos le duele, le molesta, le incomoda o sencillamente no le gusta, 
me avise y buscamos otro modo. Durante la sesión, lo repito una o dos 
veces. Cada vez que voy a centrarme en alguna zona del cuerpo que podría 
ser sensible, le aviso lo que quiero hacer, quizás lo represento en alguno de 
los modelos anatómicos de plástico que tengo por ahí, y espero su consenti-
miento. Si el paciente no quiere que entremos en contacto con alguna parte 
de su cuerpo, siempre hay maniobras alternativas que respetan el derecho 
corporal del paciente. 

No hablo solo de una cuestión de eficacia. Es cierto que si el paciente se 
siente incómodo la escucha se verá afectada, y en consecuencia también el 
diagnóstico y el tratamiento, pero no es eso lo que quiero plantear, porque 



Leandro Howlin

372

el criterio de efectividad es éticamente incorrecto y obsoleto, dado que se 
basa en la objetivación corporal y la posición de experto del terapeuta que 
le brinda la capacidad de decidir sobre el cuerpo del otro. La soberanía cor-
poral del otro es anterior a cualquier cuestión de eficacia. Lo importante es 
una cuestión política: yo no tengo poder sobre el cuerpo del otro. 

Algunas zonas pueden ser íntimas, y el paciente se siente invadido si 
entramos en contacto. Entre ellas están por supuesto las zonas eróticas y 
semieróticas (boca, muslos, abdomen) pero también áreas que el paciente 
en particular siente como íntimas. Hay pacientes que se incomodan si les 
tocan el cuello, la cabeza o los pies, o alguna otra parte que a mí me puede 
parecer inocua. Hay que recordar que el contacto corporal puede significar 
cosas diversas para distintas personas. Hay quien se siente amenazado o 
nervioso, quien puede revivir abusos o enfermedades, puede ser enervante 
o incluso sexual.

Con todos los cuidados que tengo, evitando zonas comúnmente eróge-
nas y pidiendo consentimiento para abordar zonas que podrían ser erógenas 
o molestas, así y todo, me ha sucedido que algún paciente me pida que me 
mantenga lejos de tal o cual parte de su cuerpo. Esa parte puede ser cual-
quiera, así que hay que estar atentos. Creo que ningún paciente me negó la 
posibilidad de meter un dedo dentro de la boca o apoyar el talón de la mano 
en el isquion o en el sacro, pero sí me han sorprendido pidiéndome que no 
les toque el cabello o la nuca o las rodillas. No hay que confiar en nuestro 
propio escalafón político corporal; el modelo privado que el paciente tiene 
de su cuerpo puede ser distinto.

Siempre hay que avisarle al paciente que su cuerpo es suyo y puede de-
cidir. La posición de experto o la supuesta objetividad médica no me da 
derecho a invadir al paciente. Tengo que reafirmar al paciente en su derecho 
de decirme que no haga tal o cual cosa, o de pedirme que suelte el contacto.

Aquí hay que hacer una salvedad. Existe una delgada línea entre lo que 
el paciente no quiere que le toquen por una política corporal propia y lo 
que no quiere que le toquen porque lo está protegiendo como parte de 
su sintomatología actual. A veces, para desarmar una disfunción hace falta 
transgredir la barrera que pone el síntoma, pero hay que estar seguro de que 
estamos transgrediendo el síntoma y no la personalidad.

Es una línea delgada porque a veces el síntoma es tan antiguo y está tan 
arraigado que se transforma en parte de la personalidad. Este es un caso 
particular de un caso más general que veremos en un libro próximo, pero 
que puedo resumir así: a veces desarticular un síntoma es más nocivo que 
dejarlo.



373

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Cordialidad

Esto es muy importante: no hay que olvidarse que en toda escucha hay 
dos personas: el que escucha y el que habla. No olvidarse del paciente. Esta-
mos poniendo las manos sobre el cuerpo del paciente, y ese cuerpo es para 
él el lugar más sagrado. Ese cuerpo es un cuerpo vivo. No ponemos la mano 
en un cuerpo, sino en una persona.

Recuerdo un consejo que nos daban los profesores de los primeros años 
de la facultad: no tocar si no es para diagnosticar o para tratar. Si vamos a 
tratar el hombro, tocamos el hombro. Si después vamos a tratar el codo, 
tocamos el codo. Pero nada de en el medio tocar la panza porque sí. Que 
estemos tocando al paciente no quiere decir que podamos tocarlo porque 
sí. Cuando lo tocamos, lo tocamos con una intención, ya sea escucha, diag-
nóstico o tratamiento, pero nunca debemos olvidarnos de que el cuerpo del 
paciente es sagrado.

Cuando escuché ese consejo, me encantó. Me pareció razonable, justo 
y empático. El cuerpo del paciente es sagrado. Se nos permite tocar algo 
sagrado, pero sigue siendo sagrado. Tocamos cuando haga falta, y cuando no 
hace falta no tocamos. Y si tocamos, es siempre con intención y con respeto. 
Hay que tocarlo sin desacralizarlo.

Pero ese iba a ser uno de esos consejos ambiguos, que veo transgredi-
dos todo el tiempo. Primero, por ejemplo, porque veía profesores tocando 
el cuerpo del paciente entre maniobra y maniobra. Así y todo, aunque era 
claro que no encajaba con el consejo, no me parecía un toque desubicado. 
Era un contacto amable, y a pesar de no ser parte del tratamiento, no me 
parecía que estuviera mal.

Segundo, porque muchas veces, cuando empecé la clínica, yo mismo me 
descubría tocando al paciente en medio de la nada, y esas veces me parecían 
necesarias, aunque no me daba cuenta por qué. 

Me llevó un tiempo darme cuenta de que la indicación de no tocar si 
no es para diagnosticar o para tratar seguía siendo válida, pero había cuatro 
excepciones, y esos cuatro casos excepcionales eran importantísimos. No 
eran simplemente toques tolerados, sino que eran necesarios para apuntalar la 
relación con el paciente de una manera fundamental.

1) Pedir permiso
En primer lugar, puedo tocar para pedir permiso. 
Recuerdo un curso en la universidad. El profesor mostraba una técnica. 



Leandro Howlin

374

Tenía un estudiante sentado en la camilla. El docente estaba sentado detrás 
para efectuar unos trazos sobre las lumbares. Antes de ir a las lumbares, el 
profesor levantaba una mano, la apoyaba apenas en el hombro del alumno, 
y hacía un pequeño -pequeñísimo- gesto como para que el alumno se pu-
siera más derecho. Siendo ayudante, tuve la ocasión de verlo haciendo eso 
muchísimas veces. Siempre hacía lo mismo, independientemente de si el 
alumno estaba torcido o no. Hasta que un día tuve que mostrarle yo a unos 
alumnos cómo se hacían los trazos, y me descubrí haciendo el mismo gesto 
que hacía el profesor, y en ese momento sentí en el cuerpo lo que acababa 
de hacer y tuve una revelación: ¡estaba pidiendo permiso!

El profesor lo hacía inconscientemente, pero tantos años de práctica 
habían hecho que su cuerpo supiera que antes de entrar a trabajar en las 
lumbares tenía que pedir permiso al cuerpo del paciente, y la forma era esa: 
un gesto pequeñísimo como para establecer una conexión y esperar una 
confirmación del cuerpo del paciente.

Lo que hace el osteópata es pedir permiso. Pedir permiso a los tejidos. 
Es un toque mínimo, quizás acompañado de unas palabras. 

El permiso debe otorgarse en varios niveles. En mis clases el contacto es 
fundamental, por lo que ya en el aviso de difusión hay una advertencia de 
que los participantes experimentarán cierto contacto corporal a menos que 
soliciten una exención. Al inicio de la clase, pido permiso a los presentes, 
garantizando que cualquier contacto sea fluido, respetuoso y cariñoso. Les 
aseguro que el contacto no afectará áreas sensibles del cuerpo, y les pido 
que comuniquen si tienen áreas sensibles personales distintas a las habitua-
les. Durante la clase, antes de tocar a una persona, volveré a pedir permiso 
verbalmente, y una vez que me lo otorgue, mis tejidos físicamente piden 
permiso a sus tejidos (hay una manera particular de entrar en contacto). Y 
siempre que cambio la posición de mis manos, mi enfoque o mi intención, 
vuelvo a pedir permiso, tanto verbal como físicamente. Incluso pido permi-
so para sacar mis manos.

2) Continuidad, o afirmar la presencia
En segundo lugar, puedo tocar para mantener el contacto. 
Supongamos que estoy trabajando en una maniobra de peritoneo con 

palanca larga. Estoy de pie a un lado de la camilla y muevo las piernas del 
paciente con una mano mientras con la otra hago un anclaje sobre el abdo-
men. Termino de ese lado y voy a trabajar del otro, y mientras doy la vuelta 
alrededor de la camilla, mantengo una mano sobre las rodillas.

Esa mano es para mantener el contacto. Podría pensarlo también de esta 
manera: esa mano es para no tener que pedir permiso de nuevo. Si suelto el 



375

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

contacto, doy la vuelta a la camilla y luego voy a tomar de nuevo las piernas 
del paciente, tengo que volver a pedir permiso. 

Esta situación es análoga a cuando estoy conversando con alguien y me 
suena el teléfono. En esa situación, lo desactivo para poder continuar la con-
versación sin que me interrumpa, pero antes de levantar el teléfono a mi vis-
ta y tocar lo que tenga que tocar para desactivarlo, le aviso a mi interlocutor 
lo que voy a hacer, algo así como “perdón, dame un segundo, voy a desactivar 
el teléfono”. Cuando termino, seguimos la conversación. La mano que no se 
levanta del cuerpo del paciente cumple una función similar: “perdón, dame 
un segundo, voy a dar la vuelta a la camilla”.

De la misma manera, si estoy trabajando en el codo y voy a trabajar en el 
hombro, muchas veces es mejor ir del codo al hombro manteniendo el con-
tacto con la piel en lugar de levantar la mano en el codo y volverla a apoyar 
en el hombro. Esto es porque el momento de entrada en el tejido es el más 
violento y el que más hay que cuidar. 

Por supuesto que esto no es absoluto. Habrá veces, dependiendo de la 
distancia, de las estructuras intermedias u otros factores circunstanciales, en 
que es mejor levantar la mano, pedir permiso de nuevo y volver a bajar. Por 
ejemplo, si voy de un aductor mayor al aductor mayor del otro lado, donde 
mantener el contacto implicaría pasar por la entrepierna, o del tobillo al 
cráneo, donde el recorrido es demasiado largo.  Lo importante es saber que, 
a veces, es importante tocar para mantener el contacto.

3) Agradecer
En tercer lugar, se puede tocar para agradecer. Luego de una escucha o 

de una maniobra, agradezco a los tejidos del paciente que me hayan dejado 
entrar, que me hayan dejado ayudarlos y que me hayan prestado atención. 
Agradezco con el contacto. Es un pequeño toque. Antes de sacar la mano, 
hago un mínimo cambio de presión. La intención de ese toque es agradecer, 
y sé que los tejidos me entienden.

4) Despedida
En cuarto lugar, yo hago un toque apenas más largo al final de la sesión, 

al mismo tiempo que aviso verbalmente que ya terminamos. Es una despe-
dida. Esta despedida es también un agradecimiento. Es como un agradeci-
miento, pero global. A veces lo que hago es tomar la mano del paciente o 
posarle una mano en el vértex craneal o en la frente mientras le aviso que 
terminamos.



Leandro Howlin

376

Me gusta pensar estos cuatro toques como signos de puntuación en 
nuestro diálogo con los tejidos. El toque de permiso es como una mayúscu-
la: vamos a empezar algo. El toque de continuidad es como una coma: parece 
que terminamos, pero era solo una inflexión; seguimos. El toque de agradeci-
miento es un punto: terminamos esta parte y ahora vamos a empezar otra cosa. 
El toque de despedida es el punto final.

Lo importante es lo siguiente: la escucha es una interacción entre dos 
personas. Es un diálogo de mis tejidos con los tejidos del paciente, y ese 
diálogo se da en el acto del contacto. Todos y cada uno de los contactos 
debe tener una función en esa relación: es para escuchar (diagnóstico), ha-
blar (tratamiento), o apuntalar el diálogo mismo (pedir permiso, afirmar la 
presencia, agradecer, despedirse). 

Esto podría resumirse de esta manera violenta: no debo tocar ni de más 
ni de menos. Pero… ¿qué sería tocar de más o de menos? Podríamos decir 
que tocar de más es cualquier contacto que no cumple una función en el 
diálogo clínico, mientras que tocar de menos sería no consumar alguna in-
tención que se sabe o intuye. Debo evitar ser táctilmente insolente o huraño.

Protocolo

Así como respetamos las normas gramaticales del diálogo, también de-
bemos respetar una serie de normas conductuales: no interrumpir, no irse, 
advertir los posibles cambios de acción, no invadir.

No interrumpir: Cuando tenemos las manos sobre el cuerpo del otro, es-
cuchamos. Mientras el cuerpo nos hable, mientras haya cosas para escuchar, 
escuchamos. No imprimimos movimiento, ni probamos de acomodar tal o 
cual hueso, ni buscamos aflojar una contractura. Tampoco usamos nuestra 
voz, excepto para pequeñas alocuciones de reconocimiento, como cuando en 
un diálogo decimos que sí, o ajá, o asentimos con la cabeza. La consigna es 
no interrumpir. Mientras el otro habla, no hablamos, sino que escuchamos.

No irse: De la misma manera, mientras el otro habla, es de mala educa-
ción irse. Solo deberíamos sacar las manos cuando estemos seguros de que 
el cuerpo del otro dejó de hablar. 

No invadir: A veces el tejido nos pide que nos vayamos. Si es así, nos 
vamos. ¿Cómo me doy cuenta de que me pide que me vaya? Imposible 
explicarlo con palabras, pero puedo asegurar que se siente. Lo importante 
es saber que existe la posibilidad, y estar preparado para detectarla cuando 
suceda. 



377

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El tejido a veces es incluso más quisquilloso. A veces el tejido necesita 
que nos vayamos de a poco, o que nos quedemos apenas tocando, o en la 
misma posición que teníamos, pero sin contacto.

Hablar

Las recomendaciones sobre la escucha corporal muchas veces se confun-
den con las de la escucha verbal, y está bien que sea así. Gran parte del tra-
tamiento depende de la escucha verbal, de escuchar lo que el paciente recita. 
Nos vinculamos con el paciente por dos canales: escuchamos las estructuras 
anatómicas del paciente a través de nuestras manos y, a la vez, escuchamos 
la voz del paciente a través de nuestros oídos. En ambos casos, los tejidos del 
paciente se comunican con nuestros tejidos. Las dos son parte del mismo 
diálogo, aunque la vía sea distinta. Las aptitudes y actitudes favorecedoras 
de la escucha sirven tanto para la escucha manual como para la escucha au-
ditiva, porque no hay una escucha manual y una escucha auditiva, sino que 
son dos aspectos de la misma escucha.

La escucha empieza en la anamnesis. Todas nuestras sugerencias sobre 
la escucha táctil (presencia, intención, silencios) deben aplicarse a la escucha 
auditiva también. Empatía, no hablar, escuchar silencios, ser aferente, todas 
esas propiedades mejoran la escucha verbal. De hecho, son propiedades de 
lo que se conoce como escucha profunda. 

Este tipo de escucha tiene muchas bondades: predispone a la empatía, 
genera intimidad, promueve seguridad. Y es, incluso, terapéutica en sí mis-
ma. Y ya que estamos en modo escucha, y que entablamos con el paciente 
una relación de escucha, aprovechemos el entorno, el estado de consciencia, 
las actitudes y protocolos para la escucha palpatoria, y adaptemos también 
la escucha verbal. Si lo hacemos, la anamnesis será más fácil, pero sobre todo 
el tratamiento será más efectivo gracias a la empatía, la seguridad, la inti-
midad. Esto podría resumirse en un concepto sencillo: No ser paternalistas. 
No dar consejos. No hablar, sino escuchar.

La escucha ocupa la mayor parte de la sesión. Diría que el tiempo de 
sesión es 15% anamnesis, 60% examen físico (que, a medida que uno gana 
experiencia, se transforma casi todo en escucha), y 25% tratamiento propia-
mente dicho66. La palabra hablada debería ocupar una proporción similar, 
sobre todo si tenemos en cuenta que lo que se le dice al paciente y cómo se 
lo dice afecta a la escucha. El osteópata debería ser hablante solo del 25% de 

66	  Digo “tratamiento propiamente dicho” porque la escucha también trata.



Leandro Howlin

378

la conversación, y no solo en cuanto al tiempo, sino sobre todo en cuanto al 
contenido. La mayor parte de ese hablar debería consistir en preguntar. El 
buen terapeuta es el que hace buenas preguntas.

La escucha necesita no decir, y eso es válido también para la palabra 
hablada. Podemos, por supuesto, verbalizar algunas cosas, pero siempre te-
niendo en cuenta dos cuestiones: primero, que en el momento que empe-
zamos a hablar dejamos de escuchar, y segundo, que lo que digamos puede 
influir en el diálogo con los tejidos. Sobre todo, hay que recordar que lo que 
nos hace osteópatas es la escucha, y no el habla. 

La indicación fundante del tratamiento osteopático es: intervenir lo me-
nos posible, no hacer de más, liberar lo que está trabado y dejar que el cuer-
po actúe. Esa exhortación incluye a la palabra hablada. Emitir una opinión 
no solo es no escuchar, sino que es lo contrario del tratamiento osteopático. 
En el momento que le indicamos al paciente qué hacer o dejar de hacer, 
qué comer, cómo encarar su vida, dejamos de ser osteópatas. Tenemos que 
entender que toda oferta de opinión nace de la idea de que sabemos más 
que el paciente. 

Entonces… ¿no puedo intentar influir sobre un hábito que me parece 
nocivo? Claro que puedo, pero sin guiar, sin introducir mi propia fuerza en 
el ecosistema del paciente. La mejor manera de influir, por lo menos desde 
la osteopatía, es escuchar. Puedo preguntar, y luego escuchar. Ya lo dije, pero 
lo repito: el poder del osteópata está en la escucha.

El terapeuta debe hablar solo por los mismos motivos por los que toca: 
para preguntar, pedir permiso o agradecer. La palabra hablada permite una sola 
figura más: explicar, que sería traducir a lenguaje lo que sucedió en el cuerpo.

Frases y elipsis

Escuchar no es solo prestar atención a lo que se dice. Una parte impor-
tante -y quizás una de las más importantes- es escuchar lo que no se dice. 
No me refiero a lo que debería decirse, pero se oculta (eso es otra cuestión), 
sino simplemente a los silencios.

Los músicos saben que un silencio no es una ausencia, sino una pausa 
que le da fuerza a las notas ejecutadas. Escuchar es sentir los movimientos, 
pero también la quietud. Hay que escuchar la quietud.

De manera que, una vez en la escucha, tengo que escuchar las frases y 
los silencios, pero también tengo que escuchar las elipsis por debajo de las 
frases. Silencio y elipsis son conceptos cercanos, pero no son lo mismo. Si-



379

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

lencio es el momento en que el cuerpo no habla; elipsis es lo que el cuerpo 
no dice, aun cuando esté hablando.

La realidad es que el cuerpo nunca no habla. Escuchar los silencios y las 
elipsis no es tratar de descubrir qué es lo que el cuerpo no está diciendo, y 
menos aún tratar de vislumbrar si el cuerpo está ocultando algo. Esa investi-
gación vendrá después, pero no es parte de la escucha. De la misma manera 
que dijimos que la escucha es no pensar y no tratar de entender, escuchar los 
silencios es simplemente eso: escucharlos. Notar que están ahí y asignarles 
un lugar en el diálogo.

Transferencia

Es necesario prestar atención a la posición que el terapeuta ocupa en la 
constelación familiar del paciente. Si el paciente me dice «mi papá debe te-
ner tu edad” o algo similar, me está identificando con el padre. Si tiene una 
relación problemática con el padre, por ejemplo, si le tiene miedo, tengo que 
representar un papel resignificando esa situación: tengo que ser un padre cer-
cano. En ese caso, no puedo hacer thrusts. Tampoco puedo ser paternalista.

No solo debo estar atento a la transferencia para evitar simbolizaciones 
nocivas o disparadores psicosomáticos: la transferencia es una herramienta 
más y, por lo tanto, una vez reconocida y catalogada, la uso con intenciones 
diagnósticas o terapéuticas. Pero esto es parte de otra investigación.

Contraescuchas

La escucha es un acto de diálogo, un acto de tacto y un acto de vínculo.
Hay que tener presente que, si siento un cuerpo con el tacto, el cuerpo 

que siento también me siente. No puedo escuchar sin ser escuchado. De 
manera que mi acción de escuchar condiciona al cuerpo que escucho. Lo 
que dice un cuerpo cuando escucho no es nunca lo mismo que dice cuando 
no escucho. «Tocar” significa a la vez sentir y afectar.

Es necesario tener en cuenta que el otro no solo habla, sino que a veces 
nos habla. Nos habla directamente a nosotros porque sabe que estamos 
escuchándolo. Es decir, el acto de escucha puede modificar lo que el otro 
dice. A veces lo que escuchamos es algo que el otro no diría si no estuvié-
ramos escuchando.



Leandro Howlin

380

El otro no solo habla. 
A veces nos habla.

Cuando veo a alguien, veo lo que esa persona es, o por lo menos cómo 
se muestra al mundo. Cuando escucho a alguien, no escucho algo objetivo, 
sino que escucho lo que esa persona elige decirme, a mí en particular, en este 
momento, en esta instancia de relación. Esa elección puede ser consciente 
o inconsciente.

De la misma manera, a veces el otro calla porque estamos escuchando. 
El cuerpo puede ocultar cosas cuando se siente escuchado.

La palpación no busca lo que el tacto de los dedos del terapeuta puede 
descubrir, sino lo que el cuerpo del paciente comunica a través de ese con-
tacto (Liem, 2020). La escucha no es una búsqueda ni una lectura, es un 
acto de diálogo.

Debemos recordar que lo que escuchamos no es la verdad, sino un acto 
de habla. En principio, no estamos percibiendo una imagen cruda de la rea-
lidad, sino la interpretación de la realidad que hace el otro y luego expresa. 
Por otro lado, el acto de habla tiene una intención. A veces, por ejemplo, al 
posar la mano sobre el abdomen, los músculos se contraen ligeramente. Esa 
contracción responde al contacto de la mano: está protegiéndose de ella. 
Hay que reconocer que la escucha es un diálogo, y que al establecer un canal 
de escucha se establecen sin quererlo muchos otros.

No hay que olvidarse que la escucha es en realidad un diálogo entre los 
tejidos. El acto de escucha no es unidireccional. La idea de diálogo desarma 
la noción dualista de que la dinámica central en el encuentro terapéutico 
es la mente del médico trabajando sobre el cuerpo del paciente. La fusión 
somática establece un canal no ordinario de comunicación entre tejidos. En 
este diálogo hay dos que escuchan, el terapeuta y el paciente, y dos escucha-
dos, también el terapeuta y el paciente.

La escucha de la que venimos hablando por páginas y páginas es la del 
terapeuta que escucha al paciente. Pero, como vemos, hay también una es-
cucha del terapeuta a sí mismo, que llamamos introspección, una escucha 
del paciente al terapeuta, que llamamos contraescucha, y una escucha del 
paciente a sí mismo que llamamos consciencia somática.



381

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Qué escucha

Quién
escucha

Al paciente

El terapeuta

El Paciente

Al terapeuta

Introspección

Contraescucha

La escucha propiamente dicha

Consciencia somática

La escucha (Paciente -> Terapeuta)
En la escucha propiamente dicha, el terapeuta escucha al paciente con 

el objeto de efectuar a posteriori un diagnóstico, no solo del síntoma, la 
enfermedad o la disfunción, sino de todo el funcionamiento psicofísico de 
la persona. Esta es la escucha de la que venimos hablando en todo el libro.

La contraescucha (Terapeuta -> Paciente)
Así como yo escucho al paciente, el paciente me puede escuchar a mí. 

No nos olvidemos que el tacto es un sentido bidireccional: no se puede to-
car sin ser tocado. Al abrir nuevos canales de conexión por donde facilitar 
una escucha aumentada, los abro tanto para mí como para el paciente.

Esto es importantísimo: no olvidarse que el paciente también me escu-
cha. Esto tiene consecuencias para ambos. El que escucha a la vez escucha 
y es escuchado, y a la vez abre y es abierto. El terapeuta tiene que ubicarse 
en el medio de las dos escuchas y, a pesar de todo lo que hace, convertirse 
en un fulcrum inmóvil.

No confundir contraescucha con inducción. Ambos implican el flu-
jo de información desde el terapeuta hacia el paciente, pero usamos el 
término “inducción” de una manera específica, cuando el terapeuta pone 
la intención en influir al paciente. No obstante, es importante tener en 
cuenta que puede producirse una especie de inducción aun cuando el te-
rapeuta no ponga intención, gracias al fenómeno de la contraescucha. La 
contraescucha puede producir un resultado similar a una inducción, aun-
que sin intención en buscarlo.

Cuando escucho, establezco las condiciones para que el paciente escu-
che. Que me escuche a mí y también a él mismo sin diferenciarnos dema-
siado, porque él también está en fusión somática.

El paciente necesita sentirse aceptado y sentirse seguro, y en esta con-
traescucha es donde se torna fundamental la ofrenda de la presencia. Si me 
siento incómodo, inseguro o a disgusto, eso influirá en la escucha.



Leandro Howlin

382

La afinación somática (Paciente -> Paciente)
En el acto de escucha, el paciente también se escucha a sí mismo. Al 

abrir los canales de percepción, el paciente logra escucharse a sí mismo de 
una manera que habitualmente no hace.67 Esto es importantísimo, y usamos 
este conocimiento para desarrollar una de las herramientas terapéuticas más 
importantes: la afinación somática. Está más relacionada con el tratamiento 
que con la escucha en sí misma, y ya hablaremos de la afinación somática 
en un próximo libro.

Por ahora, sepamos que tengo que sincronizar mi escucha con el habla 
del otro, ser perceptualmente uno, no solo para mejorar mi escucha sino 
también la del paciente, y con eso amplificar su consciencia somática.

La introspección (Terapeuta -> Terapeuta)
En la escucha, el terapeuta también se escucha a sí mismo. Después de 

todo, lo que está haciendo es poner toda su atención en sus intero y pro-
pioceptores.

Como dice Liem (2017): “La verdadera sincronización con los niveles 
más profundos del ser en otra persona exige una auténtica conciencia del 
simple ser por cuenta propia”.

Esta introspección tiene muchas consecuencias que no me voy a detener 
a elaborar aquí, no porque no me parezcan importantes, sino más bien todo 
lo contrario: son demasiado importantes para los límites de este texto.

Conclusión

Intención, atención y presencia son bases fundantes del vínculo. Pen-
semos que gran parte de los traumas emocionales infantiles tienen que ver 
con una anomalía, sea en intención, atención o presencia de los padres. Una 
intención anómala genera o cataliza un abuso, sea emocional, sexual o físico. 
Una atención anómala, unos padres que prestan demasiada o demasiado 
poca atención, o con el foco en el lugar equivocado, determina niños mal-
criados o desatendidos. Dado que la presencia es el equilibrio entre invadir 
y no estar, una presencia exagerada es invasiva (padres violentos), y una 
presencia escasa es vacía (padres ausentes).

67	  También en este sentido soy un fulcrum para que el paciente se escuche.



383

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

En la sesión, la dosificación de estos tres ingredientes funda el vínculo 
entre paciente y terapeuta. Simpatiza, sintoniza y sincroniza.

Así como dirección, masa y velocidad son las variables del moverse, in-
tención, atención y presencia son las tres dimensiones del estar.

El paciente con dolores o molestias está en estado de vulnerabilidad, 
que se exacerba al ponerse a disposición del osteópata. Como terapeutas, 
nuestro primer deber es ofrecer una relación en la que pueda renegociarse la 
intimidad y no transgredir la vulnerabilidad. El contacto brinda intimidad. 
Esto es obvio, pero muchas veces se olvida. 

En la sesión, el contacto con el cuerpo genera intimidad con alguien que 
está en una posición vulnerable. Aunque parezca mentira, esto también se 
olvida. No es banal que hayamos hecho tanto hincapié en pedir permiso 
y estar presente para el otro. No tocamos un cuerpo, sino que tocamos un 
otro. Un otro que además está vulnerable. Un otro que además se entrega a 
nosotros. Toquemos con cuidado. Sin miedo, con presencia, pero con cui-
dado.

La presencia, disposición, respeto, atención y humildad del terapeuta 
son básicas no solo para potenciar la capacidad de escucha, sino sobre todo 
para establecer una relación donde la intimidad no implique vulnerabilidad.





VII

LA ESCUCHA COMO 
LEGITIMACIÓN PARADIGMÁTICA





387

19. Los principios osteopáticos y la 
falacia descriptiva

La falacia descriptiva

Existen autores que aseguran que los principios de la osteopatía son 
perogrulladas aceptadas también por los médicos convencionales, y a partir 
de esa premisa desaprueban la misma existencia de la osteopatía. El razo-
namiento sería algo así: dado que los principios son los que definen una 
disciplina, si los médicos convencionales reconocen como verdaderos los 
principios de la osteopatía, no existen razones para que la osteopatía exista 
como disciplina independiente de la medicina convencional. El problema 
de esta crítica es el enfoque: los principios no son una descripción de la 
realidad, sino una orientación para la praxis. Esta confusión es un ejemplo 
de lo que J. L. Austin (1955) llama una “falacia descriptiva”. 

La teoría de actos de habla de Austin diferencia dos tipos de enunciados: 
los constatativos y los performativos. Los constatativos son aquellos que 
describen el mundo, y pueden juzgarse según su valor de verdad. Los per-
formativos modifican la realidad social que describen, y no pueden evaluar-
se en términos de verdad o falsedad. Ejemplos de enunciados performativos 
son “le dejo mi reloj a mi hermano” (escrito en un testamento) o “te apuesto 
a que mañana llueve”. Si alguien justifica alguna decisión citando el lema “el 
fin justifica los medios”, no tiene sentido intentar contradecirlo mostrando 
estadísticas de casos donde esa frase no sea verdad.

En ese contexto, la falacia descriptiva consiste en tomar enunciados per-
formativos como si fueran constatativos; en particular: juzgarlos según su 
valor de verdad, cuando su importancia es prescriptiva. 

En el caso de los principios de la osteopatía, tres de los artículos más 
citados que caen en esta falacia son los de Howell (1999), Gevitz (2006) y 
Tyreman (2013), que llegan a las siguientes conclusiones:



Leandro Howlin

388

Howell (1999): “Muchas personas -incluso osteópatas- se preguntan 
qué ofrece la osteopatía que sea distintivo”.

Gevitz (2006): “Sin embargo, no hay nada en ninguna de las diversas 
iteraciones de los principios osteopáticos que necesariamente distinga a los 
médicos osteópatas de los alópatas en ningún sentido fundamental”.

Tyreman (2013): “Los principios osteopáticos no son lo suficientemente 
distintivos para diferenciar la osteopatía de otras prácticas de atención médica”.

Esa tesis es difícil de sostener. Cualquier persona que haya acudido como 
paciente a un médico convencional y a un osteópata sabe perfectamente 
que no son la misma cosa. Sostener que la osteopatía no es esencialmente 
distinta de la medicina convencional deriva de una abstracción salvaje e 
implica un desconocimiento práctico absoluto.

La medicina convencional y la osteopatía difieren significativamente 
en la forma en que diagnostican a los pacientes, incluyendo los procesos, 
herramientas y objetivos que utilizan. Estas diferencias surgen porque los 
osteópatas toman los principios como performativos (es decir, como guías 
clínicas). Se podrían hacer argumentos similares para distinguir a la osteo-
patía en otras características clínicas, como el tratamiento, la relación con el 
paciente, la educación y la investigación.

Howell (1999) demuestra claramente este desconocimiento práctico, al 
decir: “En su nacimiento, la osteopatía era un concepto radical que recha-
zaba gran parte de lo que la medicina alopática consideraba nuevo y útil. 
Hoy en día, la medicina osteopática se ha acercado a la corriente domi-
nante, lo suficiente como para que en general ya no se considere medicina 
alternativa. La paradoja es la siguiente: si la osteopatía se ha convertido en 
el equivalente funcional de la alopatía, ¿cuál es la justificación para que siga 
existiendo? Y si una terapia exclusivamente osteopática -es decir, basada en 
la manipulación osteopática u otras técnicas- tiene algún valor, ¿por qué 
debería limitarse su uso a los osteópatas?”.68

En este párrafo, queda claro que Howell no entiende que la osteopatía es 
una filosofía. Para él, la osteopatía son técnicas. Si eso fuera cierto, bastaría ense-
ñarle las tres o cuatro técnicas osteopáticas a los médicos, quizás agregando una 
materia más al currículum, y no haría falta instaurar toda una disciplina aparte. 

Lo cierto es que la osteopatía es una filosofía, y esa filosofía se concreta 
en ciertos principios, y que las diferencias en la práctica clínica surgen de 
tomar los principios en su sentido performativo.

68	  No puedo evitar un comentario sarcástico a la extraña lógica del señor Howell, con la siguiente 
extrapolación de su razonamiento: Si manejar un auto tiene algún valor de utilidad, ¿por qué debe 
limitarse su uso a automovilistas?



389

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La escucha y los principios filosóficos

Con la intención de mostrar que la escucha promueve la propiedad per-
formativa de los principios filosóficos, analicemos un poco qué significa en 
la praxis cada uno de esos principios. Antes que nada, es necesario hacer 
una aclaración: los principios que voy a tomar son los que enunciamos en 
la primera parte de este libro, y no la enumeración oficial, que detenta una 
versión suavizada de falacia descriptiva. Esta última es la propuesta por la 
AOA, fijada en 1953, que estableció los siguientes:

– El cuerpo es una unidad.
– El cuerpo posee por sí mismo mecanismos reguladores.
– La estructura y función del cuerpo están recíprocamente interrelacio-

nadas.
– La terapia racional se basa en entender la unidad del cuerpo, sus meca-

nismos propios de regulación y la interrelación estructura-función.
El último principio pretende esquivar la falacia descriptiva, pero sin de-

nunciarla. En ese sentido, la AOA tampoco reconoce que los principios 
son guías de razonamiento clínico. Pareciera que los tres primeros princi-
pios son bases infraestructurales de conocimiento (es decir, proposiciones 
constatativas) y el último es el único performativo, que indica que la praxis 
debe guiarse por el entendimiento de los primeros tres (si los tres primeros 
tuvieran intención performativa, el último no tiene razón de ser).

Por lo tanto, la lista de principios que voy a utilizar será la siguiente:
El cuerpo es una unidad.
La estructura gobierna la función.
El cuerpo tiene capacidad de autocuración.
La ley de la arteria es suprema.
Tratar la causa y no el síntoma.
Tratar al paciente y no la enfermedad.

Voy a enunciar acá cada uno de los principios, tal como están enuncia-
dos habitualmente y con el nombre que le adjudicamos en El Cuerpo y La 
Escucha.

Para cada principio, la idea es establecer tres características. Primero, una 
definición: para evitar la falacia descriptiva, quiero desarrollar una explica-
ción de lo que significa el principio en su intención performativa, es decir, 



Leandro Howlin

390

cómo guía la práctica clínica. Segundo, una justificación teórica: cuál es la 
idea subyacente a ese principio y por qué es importante. En algunos casos, 
haré referencia a alguna cita de Andrew Taylor Still, especialmente las más 
difundidas. Tercero, la relación existente entre el principio y la escucha; en 
particular, cómo la escucha se torna estandarte del principio. 

El principio holístico

Definición
Al principio enunciado como “el cuerpo es una unidad” lo llamamos 

horizonte holístico y, en su intención performativa, quiere decir «tengamos 
en cuenta que el obstáculo a la autopoiesis no se instaura en un elemento 
aislado, sino en una cadena de elementos, y los eslabones de esta cadena 
pueden estar en las esferas material, mental o espiritual, o en sus relaciones”.

Justificación
La idea subyacente es que el horizonte de aplicación de la clínica os-

teopática es toda la unidad somatopsíquica del paciente. Esto implica, por 
un lado, no considerar las distintas estructuras de manera aislada y, por otro, 
incluir fenómenos descartados habitualmente en la práctica médica, como 
emociones y pensamientos.

Nada sucede aisladamente. Todo cambio en el sistema orgánico es a 
la vez respuesta a una necesidad y fuente de otros cambios que intentan 
compensarlos o aprovecharlos. El organismo es una estructura en biotense-
gridad. A diferencia de la tensegridad habitual, la red de biotensegridad del 
cuerpo humano es dinámica, proactiva y autopoiética.

Lo holístico incluye dos conceptos, representando las dos direcciones 
posibles de relación cuerpo/mente: la mente encarnada y el cuerpo vivido. 
El cuerpo vivido da lugar a la fusión somática. La mente encarnada da lugar 
al conocimiento prenoético.

¿De qué manera la escucha instaura y promueve este principio?
Por un lado, la escucha, en tanto que se despliega en un campo enactivo, 

cierra la dehiscencia mente/cuerpo, lo que amplía el rango del campo de 
aplicación. Por otro, la contextualización primaria analógica y automática 
(no buscada intelectualmente), más la inclusión de factores emocionales fa-
cilitada por la característica táctil (que proporciona intimidad), densifica la 



391

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

significación del campo, de manera que ningún aspecto de funcionamiento 
o de relación de la persona pueden ser ignorados. El ensanchamiento y el 
aumento de intensidad del campo de aplicación es lo que definimos como 
horizonte holístico.

El principio manual

Definición
El principio enunciado como “la estructura gobierna la función” carac-

teriza lo que llamamos métodos manuales y, en su intención performativa, 
quiere decir “las herramientas que usamos para destrabar el mecanismo de 
autopoiesis no son tecnológicas, sino nuestras propias manos”. 

Justificación
En particular, el enfoque prenoético significa que el descubrimiento del 

obstáculo se puede lograr por un conocimiento enactivo, es decir, no con 
una mera interpretación del estado objetivo del cuerpo del otro, sino por 
medio de interacciones entre el sistema del terapeuta y del paciente.

La forma proposicional “La estructura gobierna la función” es la enun-
ciación original del principio, y es una idea que Still obtuvo de la filosofía 
del antropólogo inglés Herbert Spencer, que la aplicaba a la evolución de las 
especies. Significa que los cambios en una estructura corporal implican un 
cambio en la función de esa estructura. En 1953, con la declaración del con-
senso de Kirksville y la publicación de The Osteopathic Concept, se acuerda 
cambiar el enunciado por “la estructura y la función están recíprocamente 
interrelacionadas”. Esta modificación es, a mi entender, una resignación po-
lítica que intenta suavizar la concepción original para garantizar el consenso 
de las instituciones biomédicas, pero desvirtúa la idea innovadora esencial 
propuesta por Still. La teoría osteopática no es el único caso donde la re-
sistencia epistémico-política produce una regresión teórica que apacigua 
conceptos revolucionarios.

Lo que quiere decir que la estructura gobierna la función es que si hay 
una disfunción hay una disestructura, y que cambiando la estructura pue-
do cambiar la función. Aceptar este principio con ese sentido admite que 
la osteopatía puede ayudar en muchísimas patologías mediante métodos 
manuales. La suavización acordada en 1953 reduce el campo de acción de 
la clínica osteopática y relega los métodos manuales a problemas muscu-
loesqueléticos.



Leandro Howlin

392

Hay osteópatas y no osteópatas que se quejan de que entre los principios 
de la osteopatía (y en muchas definiciones de osteopatía) no hay referencia 
a la práctica manual, cuando esto es lo que diferencia a la osteopatía. Tienen 
razón, pero esta idea estaba más o menos implícita en el principio de que la 
estructura gobierna la función. Al cambiarlo por “la estructura y la función 
están íntimamente relacionadas”, la poca connotación que había hacia una 
práctica manual se pierde del todo.

¿De qué manera la escucha instaura y promueve este principio?
La escucha es una práctica de diagnóstico manual, que no requiere apara-

tos externos. En tanto manual, detecta cambios en las estructuras, ya sea en 
su composición como en sus relaciones motrices y posicionales. La base de la 
escucha es que la estructura gobierna la función. Si no acepto ese principio de 
manera incondicional, acepto que puede haber datos (funcionales) que se me 
escapen, y de ahí la necesidad de otros métodos de diagnóstico, tanto los típi-
cos de la medicina convencional (estudios de imágenes o análisis de fluidos) 
como de otras disciplinas terapéuticas (biodecodificación, medicina china).

El principio autopoiético

Definición
El principio enunciado como “el cuerpo tiene la capacidad de autocurar-

se” representa el abordaje autopoiético y, en su intención performativa, quiere 
decir “los problemas que tratamos son aquellos en los cuales la autopoiesis 
del individuo se ve obstaculizada, y todo lo que tenemos que hacer es des-
obstaculizarla”. O, lo que es lo mismo, “no modifiquemos cualquier cosa en 
el organismo del paciente, por más disfuncional que nos parezca; limité-
monos a modificar aquello que el cuerpo no logra cambiar por su cuenta”.

Justificación
La idea subyacente es que comportamientos que parecen disfuncionales 

podrían estar cumpliendo una función, como, por ejemplo, el caso de la 
fiebre. Seguimos, aquí, una “presunción de inteligencia”: asumimos que el 
cuerpo es inteligente hasta que se demuestre lo contrario, y en este sentido, 
el principio de autopoiesis tiene dos interpretaciones performativas: 1) el 
osteópata debe intentar encontrar por qué el organismo del paciente no se 
está autocurando y 2) el osteópata debe actuar de manera no de curar, sino 
de destrabar el mecanismo de autocuración.



393

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Una de las citas más famosas de Still es: “Find it, fix it and leave it alone”, 
que puede traducirse como “Encuentra el problema, trátalo, y deja que el 
cuerpo actúe”. No existe una ilustración mejor del abordaje autopoiético69.

A este principio se lo nombra de muchas maneras: “el cuerpo tiene la 
capacidad de autocurarse”, “el cuerpo tiene la capacidad de autorregularse”, 
o incluso con el sencillo “la homeostasis”.70 Prefiero llamarlo “autopoiético” 
porque la potencia del cuerpo que lo hace autocurarse incluye muchas otras 
acciones que la noción de homeostasis no referencia: adaptarse, identificar-
se, protegerse, defenderse, autocrearse, etc. La noción de autopoiesis unifica 
todos esos fenómenos aparentemente separados. Un sistema autopoiético 
se crea y se mantiene a sí mismo. Para esto, se autocura, se autoequilibra, se 
autorregula, se regenera, se adapta al entorno, se separa del entorno en una 
unidad de identidad, se crea. La autopoiesis no es una capacidad de los seres 
vivos, sino su misma esencia. Según Maturana, la definición de ser vivo es 
un “sistema autopoiético molecular” (dado que puede haber sistemas auto-
poiéticos no moleculares que no son seres vivos)71. 

Los osteópatas no somos efectores de salud. Actuamos solo allí donde 
los cuerpos fueron interferidos, para devolverles la vitalidad donde esté de-
tenida. No intervenimos el cuerpo, lo acompañamos. Decir que somos un 
fulcrum es reconocer que el cambio requiere facilitación y no dirección.

¿De qué manera la escucha instaura y promueve este principio?
La escucha escudriña y provee un esquema del funcionamiento del pa-

ciente, de manera que saca el síntoma del foco de la búsqueda. No lo des-
echa, pero lo equipara en importancia a otros datos recolectados. El esque-
ma exosomático presenta una configuración en la que la pregunta “¿por qué 
no se cura?”, se hace evidente.

69	  Parafraseando a Haim Ginott: Una de las misiones de todo terapeuta es la de hacerse cada vez 
más prescindible.

70	  Nótese que en la reescritura de los principios osteopáticos de Kirksville de 1953, este principio 
pasa de ser “autocuración” a “autorregulación”.

71	  Un sistema molecular que no sea autopoiético no es un ser vivo. Incluso un sistema celular que no 
sea autopoiético no es un ser vivo: será un órgano, una estructura anatómica o alguna otra parte 
de otros sistemas celulares que conforman un ser vivo, en tanto entre todos ellos resultan formar 
un sistema autopoiético.



Leandro Howlin

394

El principio cibernético

Definición
El principio enunciado como “la ley de la arteria es suprema” representa 

lo que llamamos criterios cibernéticos y, en su intención performativa, quiere 
decir “busquemos variaciones significativas en las comunicaciones mecáni-
cas, fluídicas o nerviosas”.

Justificación
La idea subyacente es que las relaciones entre estructuras y fenómenos 

somatopsíquicos se dan a través de canales de comunicación específicos, y 
que estos pueden de ser de tres tipos: mecánicos, fluídicos o nerviosos. Es 
decir, si la disfunción de una entidad A afecta a otra entidad B, tengo solo 
tres posibilidades:

- la variación de A interfiere en los movimientos normales de B,
- la variación de A afecta la circulación de B, sea esta sanguínea, linfática 

o cefalorraquídea,
- la variación de A afecta la comunicación nerviosa (aferente o eferente) 

de B, 
Por lo tanto, si quiero encontrar de qué manera se relacionan etiológica-

mente dos eslabones de la cadena disfuncional, no necesito buscar entre mi-
llones de posibilidades: solo necesito prestar atención a esas tres variables.

 Still dijo (1897): “Aquel que quiera solventar con éxito el problema de 
la enfermedad o algún tipo de deformidad, en todos los casos, sin excepción 
alguna, se encontrará con una o más obstrucciones en alguna vena o arteria. 
(...) No hay excepción alguna a esta ley. La ley de la arteria es absoluta”.

Y luego, en 1910: “La ley de la nutrición del sistema nervioso es tan 
importante como la ley de la libre circulación de la sangre”.

En 2017, apareció un libro con el título turbulento de “Fundamentos de 
morfodinámica en osteopatía”, con Torsten Liem y Patrick van der Heede 
como compiladores. En sentido genérico, la morfodinámica es el proceso 
por el cual un sólido con una forma determinada y un cuerpo de agua ad-
yacente se afectan mutuamente. El uso más usual para este término es más 
específico: es la ciencia que estudia las líneas costeras; en particular, cómo la 
forma de la costa afecta el comportamiento de las masas de agua, y cómo el 
movimiento resultante de las masas de agua modifica la forma de la costa72. 

72	  El título de la compilación, sin embargo, es más bien equívoco. Uno esperaría encontrar en su 
interior principios y leyes estudiados habitualmente en la teoría morfodinámica aplicados a la 



395

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El concepto de morfodinámica es útil para entender el alcance de la ley 
de la arteria, que no es tan sencillo como investigar dónde no llega sangre 
(aunque a veces se limite a justamente eso), sino que implica una explora-
ción de la relación y la intermodificación recíproca de fluidos y materia.

¿De qué manera la escucha instaura y promueve este principio?
Esto es justamente lo que provee la escucha: una cadena de causalidades 

mecánicas, fluídicas y nerviosas. Sin escucha, el método diagnóstico necesi-
taría ser algorítmico, estadístico o incluso azaroso.

El principio etiológico

Definición
Al principio enunciado como “tratar la causa y no el síntoma”, lo llama-

mos ejecución etiológica y, en su intención performativa, quiere decir “no nos 
quedemos en aliviar el síntoma; busquemos qué es lo que causa el obstáculo 
a la autopoiesis que termina mostrándose en el cuadro semiológico”. 

Justificación
La idea subyacente es que el síntoma no es el problema, sino un signo o 

una alarma de un fenómeno global. El síntoma parece el problema porque 
es molesto, y suele ser la razón por la que una persona busca ayuda en un 
profesional de la salud, pero el osteópata no debe dejarse engatusar por esta 
evidencia. El osteópata debe entender que el síntoma es una pista que nos 
permite abordar el verdadero problema. No solo eso: el síntoma muchas 
veces es el intento del cuerpo por sobreponerse a otra cosa.

Still dijo: “Cualquier variación de la salud tiene una causa, y la causa tie-
ne una ubicación. Es tarea del osteópata localizarla y eliminarla (la causa), 
acabando con la enfermedad y obteniendo en su lugar la salud”.

¿De qué manera la escucha instaura y promueve este principio?

anatomía humana, o quizás el replanteo de conceptos fisiológicos u osteopáticos en términos 
morfodinámicos, pero no hay tal cosa. Si bien el término “morfodinámica” o sus derivados se 
utiliza en algunos pocos capítulos, solo aparece para cualificar algunos procesos embriológicos, y 
no ofrece ninguna reinterpretación basada en teorías ya estudiadas en la ciencia morfodinámica. 
Ese equívoco no lo menoscaba; sigue siendo uno de los más claros y más completos libros de 
osteopatía publicados hasta el momento.



Leandro Howlin

396

La escucha, al detectar disfunciones y contextualizarlas en la estrategia 
corporal del paciente, promueve esta ejecución etiotrópica. La búsqueda de 
las causas es también uno de los principios de la medicina convencional, 
pero muchas veces no se cumple. En la osteopatía, gracias a la escucha, no 
puede no cumplirse.

El principio idiográfico

Definición
Al principio enunciado como “tratar el paciente y no la enfermedad”, lo 

llamamos interpretación idiográfica y, en su intención performativa, quiere 
decir “analicemos este caso en particular; no busquemos ni planteamientos 
ni soluciones genéricas”. 

Justificación
La idea subyacente es que la disfunción no es algo independiente del 

paciente, sino una propiedad emergente de su historia. O dicho de manera 
más simple: no hay una entidad “enfermedad” que se apodera del paciente, 
sino que es un estado en que se encuentra el paciente, y ese estado es el 
resultado de cosas que le pasaron. O dicho de manera más difícil pero más 
exacta: el obstáculo a la autopoiesis no es una entidad independiente de la 
persona que lo sufre, sino que surge como una propiedad emergente de su 
ontogenia.

Esto implica lo que vengo repitiendo: que para entender lo que le pasa a 
este paciente necesito pensarlo desde la Anatomía y la Fisiología, y no desde 
la Patología. Expliquemos esto.

En la medicina convencional el diagnóstico es genérico: se busca en-
contrar la patología que el paciente “tiene”. La investigación de la ciencia 
médica establece correspondencias entre cuadros semiológicos y patologías. 
La tarea del médico es tomar el cuadro semiológico del paciente y encontrar 
la patología que provoque el mismo cuadro semiológico. A eso lo llamo 
pensar desde la Patología. Para encontrar la patología, el médico debe sacar 
al paciente de la ecuación: discriminar las cosas que lo diferencian; su per-
sonalidad, su historia, su contexto sociocultural. 

La estrategia de la praxis osteopática es distinta. La tarea del osteópata 
es descifrar qué está sucediendo en este organismo, por qué se produce tal 
o cual efecto, por qué no se cura. A eso lo llamo pensar desde la Anatomía 
y la Fisiología. Como dice Still: “La habilidad de uno es proporcional al en-



397

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

tendimiento del funcionamiento normal”. Para encontrar al paciente, debo 
sacar de la investigación toda idea de patología. 

El osteópata no se enfrenta a una enfermedad que se mete en un cuerpo, 
sino a un cuerpo interferido por una serie de eventos desafortunados. El 
síntoma es la expresión del cuerpo desde la interferencia. El diagnóstico 
osteopático es personalizado: es lo que le sucede a esta persona en este mo-
mento, después de haber pasado por esto y esto otro. El tratamiento, dado 
que se deriva del diagnóstico, también será personalizado.

¿De qué manera la escucha instaura y promueve este principio?
Por un lado, la escucha potencia este principio idiográfico porque es más 

un diálogo entre dos individuos que un análisis vertical que hace una perso-
na acerca de la otra. Por otro lado, la característica prenoética de la escucha 
la torna analógica, y, por lo tanto, se orienta mentalmente en el sentido con-
trario a la abstracción intelectual necesaria para focalizar en una taxonomía. 
La escucha tiende a sintetizar y sincretizar. 

Osteopatía y medicina convencional

Comparación del abordaje clínico

Los principios, por lo tanto, no son tautológicos, dado que modifican 
toda la praxis. No es verdad que la osteopatía es lo mismo que la medicina 
convencional.

Si el horizonte de aplicación en el diagnóstico osteopático es holístico 
(cuerpo, mente y alma), el de la medicina convencional es mecanicista y 
reduccionista (solo aquello que sucede en el cuerpo).

Si la herramienta en el diagnóstico osteopático es la escucha, en la medi-
cina convencional son estudios de imágenes y bioquímicos. Si los métodos 
propios del tratamiento osteopático son las técnicas manuales, en la medi-
cina convencional son estrategias farmacológicas y quirúrgicas.

Si el abordaje de aplicación en el tratamiento osteopático es autopoié-
tico (actuar lo mínimo para que los mecanismos de autocuración puedan 
destrabarse), la intención del médico convencional es intervencionista (in-
tervenir siempre, y en caso de no existir un tratamiento que provea la cura, 
suministrar un tratamiento sintomático).

Si los criterios de pertinencia de elementos a considerar en osteopa-



Leandro Howlin

398

tía son cibernéticos (controlar las vías de intercambio interno), los de la 
medicina convencional son estadísticos (corresponder el cuadro semio-
lógico del paciente con estadísticas de cuadros semiológicos agrupados 
por patología).

Si la ejecución del diagnóstico osteopático es etiotrópica (buscar las cau-
sas), la de la medicina convencional es nosológica (ponerle un nombre al 
cuadro sintomático).

Si la interpretación del diagnóstico y tratamiento osteopático es perso-
nalizada y subjetiva (tratar la persona), la de la medicina convencional es ge-
nérica y objetiva (a la patología hallada mediante el diagnóstico diferencial 
corresponde un único tratamiento).

Esto me indica que las técnicas que vaya a implementar no son definito-
rias. Hago osteopatía si instituyo una práctica clínica que sea autopoiética, 
etiológica, cibernética, holística, idiográfica y manual, es decir, si:

- Mi objetivo es restablecer los mecanismos de autocuración.
- Mi estrategia es buscar la causa del obstáculo a la autopoiesis. 
- Esa causa la busco en variaciones en las comunicaciones e intercambios 

somatopsíquicos, no buscando un elemento aislado, sino una cadena de ele-
mentos, para lo cual analizo el funcionamiento de este paciente en particular. 

- Las herramientas que usamos para destrabar el mecanismo de auto-
poiesis son nuestras propias manos.

Cuando un paciente viene a la consulta osteopática,  la tarea del osteó-
pata es resolver un enigma: ¿por qué no se cura? Con ese objetivo, arma una 
cadena disfuncional, conectando elementos de toda la unidad somatopsí-
quica de la persona, remontando hacia las causas y fijándose particularmen-
te en las vías de comunicación e intercambio internos, usando herramientas 
manuales y el razonamiento anatómico y fisiológico.



399

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Osteopatía

Misión
El cuerpo tiene 
capacidad de 
autocuración

Tratar al paciente, no la 
enfermedad

El cuerpo es una unidad

Tratar la causa, y no 
el síntoma

La ley de la arteria

La estructura gobierna 
la función

Abordaje autopoiético

Interpretación 
idiográfica

Horizonte holístico

Ejecución etiológica

Criterios cibernéticos

Métodos manuales

¿Por qué no se cura?

Armar la cadena 
disfuncional

Conectando elementos 
de toda la unidad 
somatopsíquica

Remontando hacia 
las causas

Verificando las vías de 
comunicación e 

intercambio internas

Usando herramientas 
manuales

Campo de 
aplicación

Meta

Proceso

Criterios de 
verificación

Herramientas y 
métodos

Principio Estrategia Explicación

Cuando un paciente va a una consulta médica, el médico debe resolver, 
y entonces la pregunta es: ¿qué tratamiento prescribo? Para eso, determina 
una patología, coleccionando y agrupando síntomas y signos en cuadros se-
miológicos, desestimando aquellos que parecen no estar relacionados (por-
que son anatómicamente remotos o porque directamente no son físicos), 
y encontrando correlaciones del cuadro semiológico del paciente con los 
cuadros semiológicos establecidos estadísticamente en una tabla de semio-
logía/patología, usando herramientas tecnológicas.



Leandro Howlin

400

Osteopatía Medicina convencional

Misión Abordaje 
autopoiético

Interpretación 
idiográfica

Horizonte 
holístico

Ejecución 
etiológica

Criterios 
cibernéticos

Métodos 
manuales

¿Por qué no se cura?

Armar la cadena 
disfuncional

Conectando elementos 
de toda la unidad 
somatopsíquica

Remontando hacia 
las causas

Verificando las vías 
de comunicación e 

intercambio internas

Usando herramientas 
manuales

Campo de 
aplicación

Meta

Proceso

Criterios de 
verificación

Herramientas 
y métodos

Estrategia Explicación

Intención 
intervencionista

Normalización 
nomotética

Margen 
mecanicista y 

restricción 
reduccionista

Selección 
sintomática

Criterios de 
correspondencia

Técnicas 
tecnológicas

¿Qué tratamiento 
prescribo?

Determinar una 
patología

Desechando síntomas 
no físicos y remotos

Coleccionando 
síntomas y signos en 
cuadros semiológicos

Correlacionando con 
una tabla de cuadros 

por patología

Usando análisis 
químicos y estudios 

de imágenes

Estrategia Explicación

Comparación de los conocimientos de base

Por otra parte, no es verdad que la osteopatía usa métodos materiales y 
la medicina convencional usa métodos formales. En ambos casos existe una 
instancia de materialización de conocimientos. La diferencia es qué cono-
cimientos se materializan y quién los materializa.

El médico convencional utiliza sus conocimientos de patología y se-
miología. Estos conocimientos están materializados por la ciencia médica 
(no por el clínico) en una correlación semiologías/patologías. El osteópata, 
por su parte, no sigue un protocolo. Diagnostica y actúa de acuerdo con las 
vicisitudes fenotípicas, ontogenéticas, históricas y coyunturales del paciente, 
de acuerdo con ciertos principios guía y sus conocimientos de fisiología y 
anatomía. Estos principios y conocimientos están materializados en la es-
cucha y la intuición enactiva por el osteópata mismo (y no en instituciones 
centralizadas).



401

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Osteopatía Medicina convencional

Conocimientos 
utilizados Anatomía y fisiología

Quién los materializa El osteópata

Qué representan El funcionamiento del cuerpo

Cómo se 
materializan En escucha e intuición enactiva

Patología y semiología

Investigaciones científicas 
centralizadas

Efectos de patologías

En tablas de correlación 
patologías/cuadros semiológicos

La ilusión positivista

Ahora bien, los principios que en la primera parte de este capítulo adju-
diqué a la medicina convencional no están estipulados claramente en nin-
gún lado, sino que me permití el atrevimiento no solo de deducirlos yo 
mismo a partir de la filosofía subyacente (el positivismo) y de observación 
de la práctica clínica, sino también de organizarlos de manera de poder 
confrontarlos uno a uno con los principios de la osteopatía. Esta ausen-
cia de una enunciación explícita de los principios filosóficos rectores de 
la medicina convencional es lo que Svenaeus (1999) denuncia como una 
“filosofectomía”. Él dice:

“La medicina y la filosofía disfrutaron de una estrecha colaboración 
hasta el surgimiento de la medicina moderna alrededor de 1800. Lo 
que sucede en ese momento puede concebirse como una filosofectomía 
radical en medicina. La filosofía queda descartada como un enfoque 
especulativo inútil e incluso peligroso para las cuestiones de salud y 
enfermedad, cuestiones que solo pueden responderse mediante una in-
vestigación empírica sobria. [...] Parece que la operación que la medi-
cina moderna creía haber realizado alrededor de 1800 era muy parecida 
a una apendicectomía: la escisión de una parte antigua, ahora inútil y 
posiblemente incluso infecciosa del cuerpo de la medicina. Pero lo que 
en realidad resultó ser extirpado era más bien una parte más vital del 
tracto gastrointestinal. El renacimiento de la filosofía en la medicina 
actual está relacionado exactamente con la incapacidad de esta última 



Leandro Howlin

402

para digerir nuevos conocimientos y absorberlos de manera adecuada”.
Apenas unos párrafos más tarde, Svenaeus mismo aclara que lo que 

efectuó la medicina no es en realidad una extirpación propiamente dicha 
de la filosofía, sino una cancelación y un ocultamiento. Esto es una de las 
estrategias del positivismo, que es una postura filosófica que niega ser una 
postura filosófica bajo el argumento de que sus proposiciones no son inter-
pretaciones, sino solo una observación cruda de la realidad (esta es la fun-
damentación de todas las disciplinas “basadas en la evidencia”). Enunciar la 
filosofía subyacente implica aceptar que puede haber otras; esconderla, evita 
la incomodidad de “discutir” con otras posibles posturas filosóficas. 

Lo que llamo “ilusión positivista” es la de creer que el método científico 
es la mejor estrategia para desentrañar la realidad. En realidad, el método 
científico es la forma conocida más objetiva, exhaustiva y completa para 
verificar o falsificar respuestas, pero para desentrañar la realidad hace falta 
la otra parte: hay que hacer las preguntas correctas. Por ejemplo, hay miles 
de papers médicos cuyo tema es el tratamiento del dolor, en los que se in-
vestiga la eficacia de tal o cual sustancia en sus capacidades analgésicas. En 
este caso, la pregunta base es “¿cómo calmar el dolor?”. Las distintas inves-
tigaciones analizan respuestas posibles: con opioides, con ibuprofeno, con 
frío. El método científico brinda los lineamientos precisos para asegurar la 
mejor respuesta posible, pero la pregunta está construida no desde la cien-
cia, sino desde la filosofía subyacente, en este caso, una postura positivista. 
Una filosofía diferente podría postular el dolor como una alarma de peligro, 
en cuyo caso la pregunta “¿cómo calmar el dolor?”, no tendría sentido, dado 
que al dolor no habría que calmarlo, sino utilizarlo como una pista en otra 
investigación.

Para ilustrar las posibles diferencias entre un enfoque positivista y uno 
holístico, permítanme referir un ejemplo (largo) traído del ámbito culinario.

Supongamos que quiero hacer un merengue italiano. Nunca hice, y no sé 
las proporciones, pero no importa, porque soy positivista de nacimiento y la 
visión positivista cree que hay una forma óptima de hacer merengue italia-
no, que debería reflejarse en una receta perfecta. Basta conseguir alguna re-
ceta establecida y comprobada por un montón de cocineros que intentaron 
distintas proporciones y métodos hasta encontrar los mejores. Eso es cocina 
basada en la evidencia.

La tía Manucha hace un merengue espectacular, y asumo que se debe a 
que consiguió la receta perfecta, así que la llamo por teléfono y se la pido. 
Ella no se la acuerda de memoria, pero busca su cuaderno y me lee. Su rece-
ta es mucho más detallada de lo que yo esperaba. Me dice los ingredientes 
y las proporciones (4 claras de huevo, 2 tazas de azúcar, 100 ml de agua), el 



403

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

orden de procesamiento y todas las variables (tiempos, temperaturas): pon-
go el agua y el azúcar en una olla para hacer almíbar, caliento a fuego bajo, 
después bato las claras hasta punto nieve, y mientras sigo batiendo voy agre-
gando el almíbar en un chorrito, y una vez que incorporé todo el almíbar, 
sigo batiendo hasta que me queda la consistencia deseada. No puede fallar. 

Sin embargo, el resultado no es tan bueno. Sigo perfectamente las in-
dicaciones y no me distraigo un minuto, pero lo que me queda es un me-
rengue que no solo no es muy rico, sino que incluso tiene un aspecto poco 
invitante. El merengue de Manucha es diez veces mejor.

Cuando me quejo con Fefe, ella intenta consolarme asegurándome que 
el merengue es muy mentiroso: parece fácil, pero lleva años aprender a hacer 
uno como la gente. Entiendo que para hacer un merengue de memoria ha-
gan falta años, pero siguiendo la receta nada puede salir mal, porque tengo 
todo el procedimiento. Si hay que hacer algo más, es que la receta no es 
perfecta: eso de más hay que agregarlo a la receta y listo. 

Así que asumo que a la receta que me pasó Manucha le faltan cosas. La 
analizo, y comprendo que es ambigua en muchos puntos: dos tazas de azú-
car puede ser una cantidad muy distinta para distintas personas con distin-
tos juegos de té. El fuego bajo también puede ser mayor o menor. Detalles 
como la manera de revolver, la manera de echar el azúcar, si echo el azúcar 
con el agua fría o espero que se caliente, son todas cosas que se dejan a la 
interpretación, lo que podría afectar el resultado.

Busco recetas más específicas, y encuentro que el merengue italiano es 
bastante severo, pero por suerte está muy estudiado. Las recetas que abun-
dan en internet dan proporciones e instrucciones muy específicas, y todas 
coinciden, así que nada puede salir mal. Las medidas exactas son 4 claras, 
240 gramos de azúcar, 80 ml de agua. Las claras, además, deben estar a 
temperatura ambiente. Y el almíbar se debe calentar hasta 118°. Con esa 
exactitud, no puedo fallar. Me va a quedar mucho mejor que el de Manucha, 
que lo hace todo así a ojo.

Hago otro merengue, y me queda peor que el primero. Le echo la culpa 
a los cocineros en general (a todos, porque ya no es solo Manucha, son un 
montón los que encontré en internet). Sospecho que los cocineros pertene-
cen a una profesión pragmática poco académica, y es probable que los que 
saben cocinar, no sepan transmitir. 

Le pido a Manucha que me enseñe, y ella no tiene problema. Me dice 
que vaya ahora, así me muestra cómo se hace. Me cruzo a su casa, y la miro 
mientras cocina. 

Pero en lo que hace hay miles de detalles, y es difícil darse cuenta cuáles 
son relevantes. Cuando separa los huevos, descarta algunos porque son muy 



Leandro Howlin

404

grandes o muy chicos, o porque no tienen tan buena pinta. Elige una olla 
específica porque en las otras no sale tan bien. Mientras hace el almíbar, 
agrega un poco de agua «porque está demasiado gordo” o baja el fuego y un 
rato después lo sube. Agrega la taza de azúcar, pero después de un poco de 
batido, me dice que siempre tengo que prestar atención a la consistencia. 
«¿Ves?”, dice, levantando el batidor. «Está chirle”. Así que agrega otra pizca 
de azúcar y sigue revolviendo. Para batir, prefiere un bol con una forma 
específica. Baja y sube la velocidad de la batidora de acuerdo con cómo va 
quedando la mezcla de clara y almíbar.

Todo el tiempo mira, prueba, cambia una variable, agrega una pizca 
de esto, sube o baja una velocidad, sacude para comprobar consistencia, 
mientras regula el fuego se asoma por debajo de la olla para mirar el largo 
de la llama.

No sigue la receta, o la sigue de manera aproximada. Lo que hace es 
apuntar a una consistencia determinada, y eso hace variar las proporciones 
de los ingredientes, el fuego y la velocidad de revolver. Eso es lo que hacen 
los chefs: apuntan a una variable y agregan ingredientes o fuego o acción 
mecánica de acuerdo con el desarrollo. Apuntan a cierto gusto o cierta con-
sistencia, y mezclan, cuecen, revuelven, prueban, y de acuerdo con la infor-
mación obtenida cambian algo. 

Yo, como buen positivista, sueño con que todos esos datos tendrían que 
estar incluidos en la receta perfecta para hacerla transmisible, pero por su-
puesto me doy cuenta de que eso sería imposible: la consistencia deseada 
o el sabor no se pueden objetivar en una receta. Lo que me maravilla (no 
como cocinero, sino como dilettante de neurociencias) es que todos esos 
datos, que son tan volátiles e imprecisos que sería utópico querer incluir-
los en una receta, están de alguna manera representados y guardados en el 
fondo de la cabeza de Manucha. Lo que hace ella no es azaroso, sino que 
proviene de un conocimiento profundo. Por eso la cocina basada en la evi-
dencia no funciona; lo que funciona es la cocina basada en la intuición. La 
realidad es que la tía Manucha posee un conocimiento inmaterial, subjetivo 
y, desgraciadamente, no transmisible: el reconocimiento de pequeños datos 
(la consistencia que va tomando el almíbar, el color, el olor, la “pinta” de los 
huevos) y estrategias de compensación y corrección. Quizás esto sea lo que 
se conoce como “amor”, cuando se dice que las recetas salen mejor cuando 
están hechas con amor. 

Lo que Manucha sabe es de “comidología”, no recetas. Si supiera todas 
las recetas, la podríamos reemplazar con un cuaderno o un aparato electró-
nico. De hecho, a esta altura de la historia ya habría una colección de las 
mejores recetas, y no existirían mejores o peores cocineros.



405

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Manucha sabe que el éxito de la cocina está más allá de los ingredientes 
y el proceso. Sabe que la temperatura ambiente, el estado de los huevos y 
de la leche, la paciencia en agregar el almíbar, todo influye. Asegura incluso 
que cuando ella está triste el merengue le sale triste. Manucha es holística.

Casi podría decir que la habilidad del chef, lo que lo diferencia de una 
receta escrita, es la escucha. Es ese monitorear la consistencia, chequear el 
sabor, todo el feedback que va modificando lo que hace. Es una escucha di-
ferente de la del osteópata, pero es una escucha. La tía Manucha «escucha” 
la comida mientras cocina, está presente captando un montón de data que 
podría parecer irrelevante, y establece pequeñas estrategias de corrección 
según «le parece”. 

A esta altura, ya sabemos que el método positivista (científico) no fun-
ciona para recetas de cocina, y que las mejores comidas son las de autor 
(como el merengue italiano de la tía Manucha). Sin embargo, para las cues-
tiones de salud seguimos buscando la receta perfecta, y las propuestas sub-
jetivas son descartadas por pseudocientíficas. 

La ilusión positivista es creer que normalizando y formalizando proto-
colos de indagación y de intervención se obtienen best practices válidas para 
toda situación similar, y que cualquier agente que actúe siguiendo los proto-
colos establecidos por la ciencia produce la mejor respuesta posible dado el 
conocimiento actual. Y esto no es siempre cierto. La mejor respuesta posible 
se obtiene no de un protocolo fijo, sino de entender el funcionamiento de 
base y adaptarse a la situación a medida que se desarrolla.

Osteopatía y medicina convencional, otra vez

Mi tía Fefe acaba de leer los párrafos anteriores y dice que pareciera que 
estoy haciendo una crítica a la medicina convencional, pero no es mi deseo 
que mis declaraciones se entiendan en ese sentido. Es verdad que presento 
algunas críticas, pero no están tanto dirigidas a la medicina convencional 
en general como disciplina, sino a su implementación actual, y sobre todo 
a lo que es la medicina ambulatoria. La medicina interna tiende a ser más 
etiológica e idiográfica, y en ese sentido se parece más a la osteopatía. 

Incluso respecto a la medicina ambulatoria, creo que son dos modos de 
afrontar la salud y la práctica clínica, y cada uno tiene sus ventajas y des-
ventajas.

En primer lugar, es claro que para ciertas situaciones la medicina con-
vencional es más efectiva o más eficiente que la osteopatía (un paciente con 



Leandro Howlin

406

cáncer, por poner un ejemplo). En otros escenarios, la osteopatía parece 
ser más efectiva (el 90% de mis pacientes llegan a mí luego de un periplo 
de médicos y tratamientos convencionales que no le dieron resultado). En 
muchos otros casos, la eficacia de una u otra varían, y depende sobre todo 
del profesional, del paciente, de la situación o alguna otra variable indepen-
diente de la disciplina.

El diagnóstico diferencial es más rápido, más objetivo y más barato (por-
que el médico puede atender hasta 50 pacientes por día). El diagnóstico 
etiotrópico es más lento, más subjetivo y más caro porque el osteópata no 
puede atender más de 10 pacientes por día). En este sentido, la medicina 
convencional utiliza métodos más optimizados a un modelo masivo y el 
diagnóstico osteopático a uno más individual. 

El capitalismo tiende a polarizar los modelos de atención al público de 
cualquier disciplina a lo largo de una recta con dos extremos: un modelo 
masivo rápido y barato y un modelo individualizado lento y caro. En el mo-
delo masivo, los diseños y soluciones son definidos de manera central según 
estadísticas y criterios científicos de optimización, y aplicados para todo el 
mundo. En el modelo individualizado, el análisis y el diseño son específicos 
para cada cliente. 

En la moda, el modelo masivo es el pret-a-porter (prendas cuyas di-
mensiones y proporciones quedan normalizadas en base a 3 o 4 tamaños 
estándar), y el modelo individualizado es la ropa hecha a medida. En la gas-
tronomía, los extremos son las cadenas de restaurantes (con menúes, recetas 
y métodos de preparación definidos en la sede central) y la cocina de autor. 
Este último caso, representado no por restaurantes de autor, sino por la tía 
Manucha, famosa por algunos de sus platos, que siempre le salen distintos 
y son imposibles de copiar por más que nos pase la receta.

La medicina convencional y la osteopatía tienden a una polarización si-
milar, donde el médico (al igual que el cocinero de una cadena de restauran-
tes) aplica protocolos y procedimientos que están definidos centralmente y 
le son impuestos, y el osteópata (al igual que la tía Manucha) inventa un 
diagnóstico y un tratamiento en cada sesión, introduciendo variaciones de 
acuerdo a lo que se va encontrando. 

En sus peores manifestaciones, la medicina convencional tiende a un 
modelo de fast food, donde el médico debe adoptar un protocolo clínico 
impuesto por la institución donde trabaja, y que probablemente haya 
sido estipulado en base a una serie de acuerdos entre el departamento 
de marketing y el de legales, y la osteopatía a resultados inconstantes 
y protocolos difíciles de transmitir. En esos casos extremos, el médico 
convencional pasa a ser un operario de una máquina corporativa y el 



407

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

osteópata un excéntrico contestatario. El médico convencional tiende a 
ser reemplazado por sistemas computarizados73, que son más rápidas, más 
baratas y más objetivas, y el osteópata tiende a volverse una diva carísima.

Nuevo concepto de salud

Los principios definen a la osteopatía en tanto a su práctica, pero tam-
bién definen un nuevo concepto de salud, diferente del modelo biomédico, 
y necesitamos afianzar estos principios no solo para ser buenos osteópatas, 
sino también porque el paradigma médico actual está cambiando74, en bus-
ca de un modelo epistémico y etiológico que pareciera amoldarse bastante 
a la filosofía de la osteopatía.

Necesitamos volver a pensar como Still. Necesitamos que la osteopa-
tía sea etiotrópica para que no sea tratar síntomas. Necesitamos que sea 
holística para que no se limite a cuestiones musculoesqueléticas. Necesi-
tamos que sea personalizada para que no sea formulaica. Necesitamos que 
sea autopoiética para evitar condiciones iatrogénicas. Necesitamos que sea 
prenoética para que no sea víctima de corporaciones.

73	  Esta proposición, que parece de ciencia ficción, es más cercana de lo que uno piensa. Al respecto, 
ver Yanase (2019).

74	  Ver, sobre todo, los trabajos de Peter Sterling, Randolph Nesse, Eric J. Cassell, Fredrik Svenaeus, 
Allan V. Horwitz, Jerome C. Wakefield, Ivan Illich, Thomas Szasz, Barbara Ehrenreich, Leon 
Eisenberg, Arthur Kleinman, Nancy Krieger y George L. Engel.





409

20. La enseñanza de la escucha

La escucha es un tipo de intuición prenoética y, en tanto intuición, es 
una característica propia de expertos. Un experto, a su vez, es quien tuvo 
suficiente experiencia como para haber desarrollado posibilidades de intui-
ción. La práctica no solo encapsula conocimientos, sino que los materializa. 
Transforma operaciones digitales en analógicas, conocimientos declarativos 
en procedimentales, memoria explícita en memoria implícita. Posibilita el 
camino de la deducción a la intuición.

Podríamos definir al experto según la clasificación de niveles de compe-
tencia de Martin Broadwell (1969):

1) Incompetencia inconsciente: Uno ignora que una disciplina o una 
técnica existe, y, por lo tanto, tampoco sabe cómo ejercerla, pero no le im-
porta. Uno no sabe que no sabe.

2) Incompetencia consciente: Uno sabe que existe una disciplina o una 
técnica determinada, pero no sabe cómo ejercerla. Uno sabe que no sabe.

3) Competencia consciente: Uno sabe que existe la disciplina o la técni-
ca, y tuvo o tiene algún entrenamiento, de manera que puede arreglárselas 
para ejercerla. 

4) Competencia inconsciente: Uno tuvo tanta práctica que no necesita 
pensar, y la ejecución le sale de manera automática.

Podríamos considerar “expertos” a los ejecutantes de una disciplina que 
se encuentran en este último nivel, es decir, aquellos que pueden ejecutar 
acciones de manera automática, “sin pensar”.



Leandro Howlin

410

La adquisición de la habilidad de escucha

El modelo de Dreyfus

Uno de los modelos de adquisición de habilidades más reconocido en la 
actualidad es el propuesto por los hermanos Stuart y Hubert Dreyfus (1980, 
1986, 2004). En su modelo, ellos sugieren que el estudiante atraviesa cinco 
etapas: novato, principiante avanzado, competente, diestro y experto (en 
inglés, novice, advanced beginner, competency, proficiency, expertise o mastery). 
Estas etapas se distinguen según cuatro cualidades: aprehensión (no-situa-
cional o situacional), interpretación (con o sin perspectiva), decisión (analí-
tica o intuitiva) y compromiso (desapegado o involucrado).

Nota: los mismos hermanos Dreyfus fueron modificando su modelo a lo largo 
de los años. Las últimas explicaciones del modelo (por ejemplo, la de 2004) están 
más perfeccionadas que las primeras, pero a la vez son menos técnicas. El modelo 
que presento aquí es mi interpretación, intentando mantener las ideas del último 
prototipo del modelo, pero agregando las explicaciones técnicas de los primeros.

Las variables de Dreyfus 

Las cualidades que el estudiante va modificando a lo largo de su desarro-
llo se definen de la siguiente manera:

La aprehensión es el primer paso de cualquier praxis, y se define como 
la capacidad de recuperar información a partir de estímulos percibidos. Esta 
aprehensión puede darse de dos maneras: 

a) no-situacional: cuando percibo las entidades como elementos aisla-
dos, independientes del contexto, o

b) situacional: cuando percibo los elementos como un conjunto organi-
zado de partes dentro de un todo, incluyendo las relaciones entre las partes 
y sus propiedades emergentes.

La interpretación es la adjudicación de un significado a lo aprehendido, 
en tanto guía para lograr una meta, y puede realizarse mediante dos proce-
dimientos distintos:

a) sin perspectiva: todos los datos recolectados son utilizados y ninguno 
tiene más importancia que otro, o



411

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

b) con perspectiva: la aplicación de una perspectiva a lo aprehendido per-
mite seleccionar los elementos relevantes y asignarles valores de importancia.

La decisión es la elección de la acción a realizar de acuerdo a la situación 
a resolver. Esta decisión puede ser:

a) analítica, es decir, se decide qué hacer según procedimientos formales 
y conscientes, o

b) intuitiva, según métodos materiales e inconscientes.
El compromiso es la dimensión de identificación con la tarea realizada, 

y la ejecución de la tarea puede ser de dos tipos:
a) desapegada, en la que la acción es solo algo que uno hace pero que no 

lo define, o
b) involucrada, en la que el ejecutante se identifica completamente con 

la tarea realizada.

Las etapas de Dreyfus

Según los hermanos Dreyfus, el pasaje de cada una de las cinco etapas de 
adquisición de habilidades a la siguiente se define por la evolución de una 
de esas cualidades, de la siguiente manera:

Etapa 1: Novato

El novato realiza una aprehensión no situacional. Normalmente, el pro-
ceso de instrucción comienza cuando el instructor descompone el entorno 
de la tarea en funciones independientes del contexto que el principiante 
puede reconocer sin referencia a la situación general en la que ocurren, y 
que los Dreyfus llaman «elementos libres de contexto o no-situacionales”. 
Al estar libres de contexto, no es necesaria ninguna experiencia o habilidad 
para reconocerlos.

Luego, al novato se le proporcionan reglas, también “libres de contexto”, 
para determinar las acciones sobre la base de esas características. El novato 
basa su toma de decisiones en esas reglas. El novato necesita supervisión, 
ya sea por autoobservación o por retroalimentación instruccional, a fin de 
llevar su comportamiento cada vez más a la conformidad con la regla.

Dicen los Dreyfus (1986): “La manipulación de elementos libres de 
contexto definidos inequívocamente mediante reglas precisas se denomina 
procesamiento de información. Si alguien reconoce una letra E porque tiene 



Leandro Howlin

412

ciertas líneas horizontales y verticales con cierta disposición, lo ha hecho 
por procesamiento de información. Si lo reconoce porque coincide con lo 
que ha visto antes y aprendió que es una E, ha utilizado una comparación 
holística de patrones, no el procesamiento de información”.

Aclaremos que, en el modelo Dreyfus, la comparación holística de pa-
trones es propia de la etapa siguiente. El estudiante novato quiere hacer un 
buen trabajo, pero al carecer de un sentido coherente de la tarea general, 
juzga su desempeño principalmente por lo bien que sigue las reglas apren-
didas. Al novato, por otra parte, no se le enseña que en ciertas situaciones 
se debe violar la regla.

Los hermanos Dreyfus (1986) proponen el siguiente ejemplo: “Al con-
ductor de automóvil principiante que aprende a operar un automóvil con 
palanca de cambios se le dice a qué velocidad (una característica libre de 
contexto) cambiar de marcha y, a cualquier velocidad dada, a qué distancia 
(otra característica similar) seguir a un automóvil que lo precede. Estas re-
glas ignoran el contexto”.

Pero solamente seguir reglas produce en el mundo real un desempeño 
subóptimo. El estudiante no solo necesita los hechos, sino también una 
comprensión del contexto en el que esa información tiene sentido. Esto nos 
lleva a la etapa siguiente.

Etapa 2: Principiante avanzado

El novato pasa a considerarse un principiante avanzado cuando adquie-
re la capacidad de aprehensión situacional. Esto significa que, gracias a su 
experiencia enfrentándose a situaciones reales, puede reconocer patrones 
de situaciones de acuerdo con las relaciones entre las entidades percibidas. 
Dicen los Dreyfus (1986):

“El principiante avanzado comienza a reconocer esos elementos cuando 
están presentes. ¿Cómo? Gracias a una similitud percibida con ejemplos 
anteriores. Llamamos a los nuevos elementos “situacionales” para distin-
guirlos de los elementos libres de contexto”.

En el caso del conductor de automóviles, el principiante avanzado ad-
quiere ciertas directrices para definir la necesidad de cambio de marcha, 
por ejemplo, el esfuerzo del motor, que siente en el cuerpo a través de los 
cambios de vibración. Estos cambios de vibración son imposibles de definir 
declarativamente, y solo pueden ser adquiridos mediante práctica. El con-
ductor principiante avanzado utiliza ambas estrategias en sus decisiones, y 
cambiará de marcha a partir de su interpretación tanto de la velocidad libre 



413

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

de contexto (a tantos km/h, poner tal marcha), como la vibración esforzada 
(situacional) del motor. A las estrategias del primer tipo (no-situacionales), 
los hermanos Dreyfus las llaman “reglas”; a las del segundo tipo, las llaman 
“directrices”. Utilizan un nombre distinto para mostrar que son también 
reglas, pero de un tipo lógico más elevado que las adquiridas mediante co-
municación teórica desde el exterior.

Etapa 3: Competencia

El estudiante se considera competente cuando puede seleccionar una 
perspectiva para analizar la situación a resolver. Dicen los Dreyfus (1986):

“Para lograr la competencia, las personas aprenden, a través de la ins-
trucción o la experiencia, a idear un plan o elegir una perspectiva que lue-
go determina aquellos elementos de la situación o dominio que deben ser 
tratados como importantes y aquellos que pueden ser ignorados. A medida 
que los estudiantes aprenden a restringirse a solo unas pocas de la gran can-
tidad de características y aspectos posiblemente relevantes, la comprensión 
y la toma de decisiones se vuelven más fáciles”.

El estudiante competente también utiliza reglas para elegir una pers-
pectiva y para tomar decisiones, pero estas reglas son propias, creadas por 
él mismo a partir de la experiencia, y no son de fácil enunciación. Según 
Stuart Dreyfus (2004):

“Para evitar errores, el ejecutante competente busca reglas y procedi-
mientos de razonamiento para decidir qué plan o perspectiva adoptar. Pero 
tales reglas no son tan fáciles de conseguir como lo son las reglas y directri-
ces dadas a los principiantes en manuales y conferencias […] Hay, de hecho, 
más situaciones de las que se pueden nombrar o definir con precisión, por 
lo que nadie puede preparar para el alumno una lista de tipos de situaciones 
posibles y qué hacer o buscar en cada una”. 

Esto nos recuerda la frase de Oliver Wendell Holmes: “El joven conoce 
las reglas, pero el viejo las excepciones”.

Las características de esta selección de perspectiva y reglas propias dotan 
a esta etapa de dos características nuevas: responsabilidad e involucramien-
to emocional. Dicen los Dreyfus (1986):

“Esa combinación de no objetividad y necesidad introduce un impor-
tante nuevo tipo de relación entre el actor y su entorno. Recuerde que el 
novato y el principiante avanzado reconocen los componentes aprendidos y 
luego aplican las reglas y procedimientos aprendidos. Como consecuencia, 
sienten poca responsabilidad por el resultado de sus actos”.



Leandro Howlin

414

Y en (2004): “Antes de esta etapa [la Competencia], si las reglas no 
funcionan, el ejecutante, en lugar de sentir remordimiento por sus errores, 
puede racionalizar que no se le dieron las reglas adecuadas. Pero debido 
a que en esta etapa el resultado depende de la elección de perspectiva del 
alumno, el alumno se siente responsable de su elección”.

Esta responsabilidad hace que el estudiante se involucre emocionalmen-
te más y más, celebrando sus logros y desanimándose con sus desaciertos, y 
esto hace que se vuelva cada vez más difícil retroceder y adoptar la postura 
desapegada de seguimiento de reglas del principiante avanzado.

Etapa 4: Destreza

Podemos considerar “diestro” a un estudiante (y quizás vaya siendo hora 
de dejar de llamarlo “estudiante”) cuando adquiere la capacidad de tomar 
decisiones intuitivas. 

Según los hermanos Dreyfus (1980): “Ahora bien, su repertorio de si-
tuaciones experimentadas es tan vasto que normalmente cada situación es-
pecífica dicta inmediatamente una acción intuitivamente apropiada. Esta 
intuición es posible porque cada tipo de situación ahora tiene asociada una 
respuesta específica”.

Y en (1986) agregan: “Hasta este punto, el aprendiz de una nueva habi-
lidad, en la medida en que ha tomado decisiones en lugar de simplemente 
seguir reglas, ha hecho elecciones conscientes tanto de objetivos como de 
decisiones después de reflexionar sobre varias alternativas. Por lo general, el 
ejecutante diestro estará profundamente involucrado en su tarea y la experi-
mentará desde una perspectiva específica. No se produce ninguna elección 
o deliberación desapegada [de reconocimientos o perspectivas]. Las deci-
siones solo suceden”.

Este concepto de intuición no puede solo nombrarse así sin más, sino que 
necesita una explicación de lo que estamos hablando. Los Dreyfus lo definen 
así (1986): “Cuando hablamos de intuición o saber hacer, nos referimos a la 
comprensión que se produce sin esfuerzo al ver similitudes con experiencias 
previas. Usaremos «intuición” y «saber hacer” como sinónimos, aunque un 
diccionario los distinguiría y asignaría «intuición” a actividades puramente 
cognitivas y «saber hacer” a la ejecución fluida de una habilidad corporal”.

También aclaran (1986) que lo que ellos llaman intuición no es algo mís-
tico ni mágico: “Cuando hablamos de intuición no nos referimos a adivinar. 
Adivinar es llegar a una conclusión cuando no se tiene suficiente conoci-
miento o experiencia para hacerlo. Algunas personas creen que existe una 



415

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

especie de presentimientos informados que no se basan ni en principios ni 
en experiencias pasadas. Ese tipo de sintonía mística, si es que existe, no es 
lo que entendemos por intuición”. Para ellos, al contrario, “la intuición es el 
producto de un profundo involucramiento situacional y el reconocimiento 
de similitudes”.

La idea de conocimiento o decisiones intuitivos pone nerviosos a mu-
chas personas, que no consienten que un médico o un piloto de avión exper-
tos se basen en su intuición porque esto parece ir en contra de la seguridad 
que da la ciencia o el conocimiento “basado en la evidencia”. De hecho, este 
punto es el que provoca la crítica de Adolfo Peña, de la que hablaremos más 
adelante como caso estereotípico.

En esta etapa, si bien el reconocimiento de situaciones y la elección de 
una perspectiva selectiva son intuitivas, las decisiones son todavía producto 
de un proceso analítico consciente. Dice Stuart Dreyfus (2004): “El ejecu-
tante diestro, después de ver intuitivamente los aspectos importantes de la 
situación actual, aún debe decidir qué hacer. Y para decidir, debe recurrir al 
desapego de las reglas y de las directrices”.

Los hermanos Dreyfus (1986) dan el siguiente ejemplo de Destreza: 
“Sobre la base de la experiencia previa, el conductor diestro, al acercarse a 
una curva en un día lluvioso, puede darse cuenta intuitivamente de que está 
conduciendo demasiado rápido. En ese momento decide, de manera cons-
ciente, si aplica los frenos, si quita el pie del acelerador o solo lo presiona 
un poco menos”.

Etapa 5: Expertise

El experto logra un compromiso involucrado. En particular, esto signi-
fica la capacidad de toma de decisiones intuitivas. Esta capacidad proviene 
de una absorción completa en su tarea.

En 1980, los Dreyfus lo designan así: “El experto es capaz de experi-
mentar momentos de intensa absorción en su trabajo, durante los cuales su 
desempeño trasciende incluso su alto nivel habitual. Puede dejar de prestar 
atención consciente a su desempeño y puede dejar que toda la energía men-
tal utilizada previamente para monitorear su desempeño se destine a pro-
ducir casi instantáneamente la perspectiva apropiada y su acción asociada”.

Y en 1986: “Un experto generalmente sabe qué hacer gracias a una com-
prensión madura y practicada. Cuando está profundamente involucrado en 
hacer frente a su entorno, no ve los problemas de manera desapegada y 
trabaja para resolverlos, ni se preocupa por el futuro ni elabora planes”.



Leandro Howlin

416

Y también: “Los expertos no resuelven problemas y no toman decisio-
nes, sino que hacen lo que normalmente funciona”.

Los ejemplos que dan son determinantes: “El conductor experto se vuel-
ve uno con su automóvil y se experimenta a sí mismo simplemente condu-
ciendo, en lugar de conducir un automóvil”. “El conductor experto no solo 
siente en el asiento cuando la velocidad es el problema, sino que también 
sabe cómo realizar la acción adecuada sin calcular y comparar alternativas. 
En la rampa de salida, su pie simplemente levanta el acelerador y aplica la 
presión adecuada al freno. Lo que hay que hacer, se hace solo”.

En las definiciones que los Dreyfus dan para el experto, es significativa 
la cantidad de conceptos que coinciden con los que Csikszentmihalyi asig-
na al flow: absorción en la tarea, desempeño elevado, ejecución automática. 
Es indudable que entre el expertise y el flow existe alguna relación, y esta 
relación parece biunívoca. Pareciera que, según los Dreyfus, poder lograr el 
flow es condición necesaria para ser considerado experto, mientras que para 
Csikszentmihalyi el expertise es necesario para lograr el flow. 

Resumen de etapas y variables

Podemos resumir la relación de etapas y variables en el siguiente cuadro:

Entidades Libre de 
contexto

Sin perspectiva

Externa 
(según reglas)

Desapegado

Situacional

Sin perspectiva

Externa 
(según reglas)

Desapegado

Decisión

Perspectiva

Compromiso

Novato Principiante 
avanzado

Situacional

Analítica

Externa 
(según reglas 
y directivas)

Desapegado del 
proceso / 

Involucrado en 
los resultados

Situacional

Intuitiva

Analítica

Desapegado de la 
decisión / Involucrado 
en el entendimiento y 

los resultados

Competente

Situacional

Intuitiva

Intuitiva

Involucrado 
en todo

ExpertoDiestro



417

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La crítica de Peña

Adolfo Peña, MD, preocupado por la propuesta de aplicar el modelo de 
Dreyfus en la educación de estudiantes de medicina, propone una crítica a 
dicho modelo, específicamente en el campo de la educación médica (Peña, 
2010). Básicamente, lo que critica Peña es el concepto de intuición, que no 
puede aceptar porque -según dice- va en contra de una medicina basada en 
la evidencia. 

Hay que considerar que Peña analiza el modelo desde una perspectiva 
de cientificismo ingenuo (que él llama realismo científico), que es la con-
cepción de que el único conocimiento válido es el provisto por el método 
científico, y que los conocimientos desde otras disciplinas (como la filosofía) 
no son serios. A modo de ejemplo, dice Peña: “Incluso los modelos que na-
cen de la ciencia no son ni explicaciones completas ni aproximaciones a la 
verdad, y pueden ser erróneos. A diferencia de estos, el modelo de Dreyfus 
proviene del campo de la filosofía; este hecho hace aún más urgente un 
análisis crítico y un debate”. Para Peña, el hecho de que el modelo tenga su 
origen en la filosofía es motivo suficiente de desprecio.

Peña comienza estableciendo la diferencia entre conocimiento implícito 
y explícito, y luego dice: “Aunque los hermanos Dreyfus reconocen esta di-
visión del conocimiento, creen que las habilidades son instancias exclusivas 
del saber hacer o del conocimiento implícito: ‹puedes andar en bicicleta 
porque posees algo llamado ‹saber hacer›, que adquiriste con la práctica’. 
Los hermanos Dreyfus afirman que cuando ejecutamos una habilidad, bá-
sicamente ejecutamos conocimiento implícito sin conexión con el conoci-
miento explícito. Creen que las habilidades son disposiciones automáticas 
que no pueden hacerse explícitas fácilmente.”.

Peña asegura que, en realidad, es el conocimiento explícito el que hace la 
diferencia de un experto, es decir, que el experto reconoce y puede explicitar 
razones de sus tomas de decisiones. Según él, “los médicos brindan explíci-
tamente una representación (diagnóstico) y expresan el grado de precisión 
o inexactitud, y pueden juzgar si las representaciones son verdaderas o in-
correctas”.

Y, en su conclusión, propone: “la idea de que el efecto neto de la edu-
cación y la formación en medicina es que comenzamos a desarrollar la in-
tuición sobre lo que estamos haciendo debe revisarse y evaluarse cuidado-
samente”.

Entiendo el nerviosismo de Peña. Yo mismo no quisiera que un médico 
decidiera mi tratamiento sin poder explicar por qué. Sin embargo, creo que 



Leandro Howlin

418

su desasosiego es apresurado, porque no es eso lo que dicen los hermanos 
Dreyfus. La idea del modelo de Dreyfus es que el procedimiento es intuitivo 
e inconsciente, no el resultado. No es necesario traducir a racional el proce-
dimiento por el cual se llegó al diagnóstico, sino el diagnóstico en sí mismo, 
que una vez obtenido puede ser validado o falsificado.

En este sentido, podemos conciliar, quizás, esta inquietud con la idea 
que venimos proponiendo: que el conocimiento implícito, cuando no 
se refiere solo al desarrollo de habilidades motoras, no es más que en-
capsulación de conocimiento explícito. Y más aún con esta otra idea: el 
diagnóstico no puede ser solo intuitivo, sino prenoético, es decir, tanto 
provenir de un conocimiento implícito producto de una encapsulación de 
conocimientos explícitos como preformar un conocimiento (diagnóstico) 
explícito. Pero para dejar más en claro este punto, veamos otra crítica al 
razonamiento de los hermanos Dreyfus: la crítica de Evan Thompson en 
su libro Mind In Life.

La crítica de Thompson

Evan Thompson es uno de los autores (junto con Francisco Varela y 
Eleanor Rosch) del libro De Cuerpo Presente (The Embodied Mind, 1991) y, 
por lo tanto, uno de los autores de la teoría del conocimiento enactivo.

En su libro Mind in Life (2010), Thompson hace una crítica no del modelo 
de adquisición de habilidades en sí, sino de algunas concepciones subyacentes 
al modelo, donde los hermanos Dreyfus son, al menos, ambiguos: la idea de 
que los conocimientos y decisiones intuitivas son inconscientes. Thompson de-
nuncia que las ideas expresadas en Mind Over Machine (1986) se contradicen:

“Los hermanos Dreyfus afirman que en el desempeño absorto “la ac-
tuación se experimenta como un flujo constante de actividad hábil” (énfasis 
añadido). Esta caracterización parece correcta. En el desempeño habilidoso, 
experimentamos nuestra actividad (no es inconsciente) y la experimenta-
mos como un flujo constante (a menos que haya alguna interrupción o rup-
tura). Sin embargo, los Dreyfus también sugieren en otros escritos que «la 
acción absorta en el mundo no implica una experiencia de actuación” (1991, 
p. 58; cursiva agregada). A veces sugieren que el desempeño habilidoso es 
en gran parte inconsciente (2000, pp. 322-323)”.

En este punto, Thompson reprocha que los Dreyfus confunden conscien-
te con deliberado, y asegura que existe una autoconsciencia prerreflexiva que 
se establece en el desempeño de cualquier habilidad. Dice Thompson:



419

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

“La experiencia también comprende una autoconciencia prerreflexiva, 
que incluye en particular una autoconciencia corporal, que es pasiva (in-
voluntaria) e intransitiva (no dirigida al objeto). Hay muchas razones para 
pensar que este tipo de autoconciencia prerreflexiva anima el desempeño 
habilidoso. Si el desempeño habilidoso no fuera prerreflexivamente cons-
ciente de sí mismo, entonces no sería diferente de la automaticidad incons-
ciente y no tendría ningún carácter experiencial”.

“Por el contrario, tiene sentido suponer que el desempeño habilidoso, 
en contraste con la automaticidad sin sentido, implica una experiencia de 
actuación no temática e implícita. Más precisamente, tiene sentido suponer 
que el desempeño habilidoso requiere de hecho una experiencia corporal 
prerreflexiva”.

Si estuviste prestando atención, te habrás dado cuenta de que todo este 
argumento de Dreyfus-Peña-Thompson refleja lo que estuvimos propo-
niendo. El modelo de Dreyfus se asemeja a lo que dijimos sobre la in-
tuición; el artículo de Peña nos dio una excusa para presentar el concepto 
de encapsulación, y ahora la afirmación de Thompson se acerca mucho al 
concepto de prenoesis.

En Mind In Life, Thompson cita ampliamente a Gallagher, pero no a su 
libro How the Body Shapes the Mind (2005), donde introduce el concepto de 
prenoesis y fenómenos prenoéticos. Sin embargo, pareciera que esta auto-
consciencia prerreflexiva se refiere a una capacidad prenoética, por el hecho 
de ser corporal y prerreflexiva.

Si aceptamos esta reformulación del modelo de Dreyfus sugerida por 
Thompson, con nuestra propia reformulación de la reformulación mediante 
ideas de Gallagher, podemos adaptar el modelo de Dreyfus diciendo que 
donde los hermanos Dreyfus hablan de conocimientos o decisiones intuiti-
vas lo tomamos como conocimientos o decisiones prenoéticas. Pero justifi-
car esta revisión requiere un poco más de esfuerzo.

La introducción del Sistema 0

En System 0: The Overlooked Explanation of Expert Intuition (2014), 
Stuart Dreyfus da otra vuelta de tuerca a su teoría. En ese artículo, asegura 
que las teorías sobre la intuición tienden a explicarla como un producto 
de la memoria asociativa, sobre todo como el reconocimiento de patrones. 
Pero esa memoria asociativa es un tipo de memoria declarativa, solo que el 
producto del proceso no es la aplicación de reglas de derivación a distintos 



Leandro Howlin

420

conceptos, sino una asociación directa de conjuntos de conceptos a otros 
conjuntos de conceptos.

Sin embargo, existe otro tipo de memoria que activa estructuras ence-
fálicas (los ganglios basales subcorticales y ciertos bucles neuronales entre 
córtex y cuerpo estriado) completamente distintas a la memoria declarativa 
y asociativa, y que los neurocientíficos identifican con procesos de conoci-
miento adquirido de manera experiencial: la memoria procedimental.

La característica de la memoria procedimental es que no hay procesa-
miento de información propiamente dicho, sino un mapeo neuronal directo 
de entrada/salida. Esta configuración es similar a lo que en la programación 
de software se conoce como “hard-coding”. Explicaré un poco este concepto.

Supongamos que un programador crea un programa para calcular los 
impuestos en cada factura. La alícuota del impuesto es distinta para cada 
cliente, y está definida en el archivo maestro de clientes. 

El programa recibe como input el importe de la factura y el número de 
cliente. Con estos datos, accede al archivo maestro de clientes con el núme-
ro de cliente, recupera la alícuota para ese cliente, multiplica el importe de la 
factura por la alícuota y devuelve el monto del impuesto que debe ser inclui-
do en la factura emitida. A pesar de funcionar correctamente, el programa 
es lento porque tiene que acceder al disco duro por cada factura, y el acceso 
al disco es la parte más lenta del procesamiento. Ahora bien, supongamos 
que el programador sabe que la mayoría de las facturas son emitidas a un 
mismo cliente, la empresa WillSuth. En el maestro de clientes, el registro 
correspondiente al cliente WillSuth contiene la alícuota 10%. El número de 
cliente de la empresa WillSuth es 101567. Entonces el programador agrega 
una línea de código al inicio de su programa, que dice:

SI nro-cliente = 101567 ENTONCES alícuota = 10%

SINO acceder al archivo maestro de clientes para recuperar 
la alícuota

Con esa sencilla instrucción, evita el acceso al disco en la mayoría de las 
facturas procesadas, y el programa funciona mucho más rápido. Eso es lo 
que se llama una solución “hard-codeada”.

Sin embargo, esta eficiencia tiene un costo: si la tasa impositiva de WillSuth 
cambia, la simple actualización de la base de datos del cliente no se reflejará en 
el programa de facturación, lo que podría causar confusión hasta que el valor 
“hardcodeado” se actualice manualmente. A pesar de esta limitación, el progra-
ma funciona bien y rápidamente para las tasas impositivas actuales.



421

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

La memoria procedimental funciona de manera similar, haciendo un ma-
peo directo de input hacia output y evitando el procesamiento secuencial.

Dreyfus dice que esta memoria procedimental es la que se establece en 
los casos de expertos. Por lo tanto, no es una memoria asociativa con un 
proceso de reconocimiento de patrones (lo que sería Sistema 1), sino un 
mapeo directo input/output, que es un tipo distinto de procesamiento. Para 
mantener la terminología, Dreyfus llama a este modo de procesamiento el 
Sistema 0. Dice Dreyfus:

“En el espíritu de la terminología de Stanovich y West, designaré con el 
nombre Sistema 0 lo que argumentaré que es el más fundamental de todos 
los sistemas cerebrales conductuales, el sistema de memoria procedimental. 
Por lo tanto, estoy defendiendo una teoría tripartita de la resolución de 
problemas en lugar de la posición de sistema dual sostenida por la mayoría 
de los psicólogos cognitivos”.

En este sentido, Dreyfus argumenta que existen dos tipos de proce-
samiento intuitivo, y que deben ser discriminados. Según él, “Dado un 
estímulo sensorial situacional o conocimiento factual como entrada, el 
Sistema 0 realizará una acción o presentará una idea que la experiencia 
ha demostrado que es adecuada directa y espontáneamente. El Sistema 
1 depende de asociaciones entre ideas, eventos y objetos similares para 
generar decisiones intuitivamente en situaciones nuevas o en situaciones 
familiares que carecen de retroalimentación sobre la calidad del desem-
peño. Agrupar estos dos sistemas crea un obstáculo para cualquier inves-
tigación productiva acerca de la intuición. Los dos sistemas activan áreas 
cerebrales físicamente distintas”75.

Un ejemplo de conocimiento procedimental es el reconocimiento facial: 
uno conoce el rostro de una persona y puede reconocerlo entre muchos 
otros. Sin embargo, salvo casos de rasgos faciales extremos, generalmente 
uno no puede explicar cómo reconoce esa cara, por lo que la mayor parte 
de esto no se puede expresar con palabras. Cuando uno ve una cara, no es 
consciente de su conocimiento de las características individuales (ojo, nariz, 
boca), sino que ve y reconoce la cara como un todo.

En este sentido, el Sistema 0 no piensa en el uso convencional de la pa-
labra, simplemente sabe cómo. A esto es a lo que se refiere Dreyfus cuando 
dice que no hay procesamiento de información. El procesamiento de infor-
mación es propio de los Sistemas 1 y 2, que a la vez la procesan de maneras 
diferentes. 

75	  Shea y Frith (2016), paralelamente, también proponen un Sistema 0. Parten de premisas 
distintas, pero llegan a la postulación de un Sistema 0 similar a la de Dreyfus.



Leandro Howlin

422

La importancia de esta diferenciación está relacionada con la carga cog-
nitiva. Los procesos del Sistema 2 son muy sensibles a la carga cognitiva 
porque se interfieren unos a otros, dado que requieren atención focal: el Sis-
tema 2 no puede tener más de un proceso ejecutándose al mismo tiempo. El 
Sistema 1, por su parte, es poco sensible a la carga: puede haber dos o más 
procesos relativos al Sistema 2 simultáneamente. El Sistema 0, al no incluir 
procesamiento de información, es prácticamente insensible a la carga.

El modelo cognitivo tripartito propuesto por Dreyfus tiene, por lo tanto, 
la siguiente conformación:

El Sistema 0 es procedimental, no-declarativo, no hay procesamiento de 
información, sino un mapeo entrada/salida. Está hard-codeado.

El Sistema 1 es declarativo, asociativo, realiza un procesamiento de in-
formación por reconocimiento de patrones. Es consciente pero automático.

El Sistema 2 es declarativo, realiza un procesamiento de información 
por medio de aplicación deliberada de reglas de inferencia y cálculo. Es 
consciente y deliberado.

En el ejemplo del conductor experto, existen situaciones en que recurre 
a cada uno de estos sistemas. Recurre al Sistema 1 para situaciones media-
namente familiares, donde encuentra una solución intuitiva, pero en situa-
ciones habituales, recurre al Sistema 0. También puede recurrir al Sistema 
2 en situaciones novedosas, atípicas y complejas. Volvamos al ejemplo del 
conductor.

Sistema 2: Si se encuentra manejando y sobreviene una tormenta de 
nieve atípica, que nunca vivió, calcula conscientemente la situación y los 
riesgos, y decide conducir despacio, bajando la velocidad a casi 0 con bas-
tante anticipación a cada curva que debe tomar, sabiendo que el auto puede 
resbalar sobre la nieve y fallar el giro. 

Sistema 1: Por otro lado, en una situación habitual de entrada en la 
autopista, sin condiciones meteorológicas extremas, calculando la velocidad 
de entrada propia y la de los vehículos circulantes, puede recurrir al Sistema 
1. Hace un cálculo intuitivo que sería imposible realizar de modo analítico 
por la cantidad de variables a analizar. 

Sistema 0: Pero al incorporarse al tráfico de una calle de doble mano se 
queda de la mano derecha recurriendo al Sistema 0 (siempre que no esté 
manejando en Inglaterra). No hay ahí ni cálculo ni pensamiento ninguno. 
Es realmente automático.

Un conductor experto puede manejar dejando algunos subprocesos de ma-
nejo a cargo de sistemas de tipo 0. Esta es la verdadera superioridad del experto: 
puede liberar su procesamiento asociativo y analítico para consideraciones 



423

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

más complejas. A medida que uno se hace experto, diversos subsistemas de 
percepción y de acción van pasando de sistemas de tipo 2 a sistemas de tipo 
1, y luego a sistemas de tipo 076.

Como vimos, una de las razones por la que un experto puede decidir 
utilizar los distintos sistemas es la familiaridad o novedad de la situación, 
pero no es la única variable definitoria. Gigerenzer (2007) dice que la 
intuición (abarcada por los Sistemas 0 y 1) es útil cuando se tiene que 
predecir el futuro, pero el análisis razonado es útil cuando se tiene que 
explicar el pasado. O lo que es lo mismo, puedo entender una situación o 
decidir una acción usando los Sistemas 0 y 1, pero para explicar la situa-
ción o la decisión debo recurrir al Sistema 2.

Es importante entender la diferencia entre “automático” e «inconscien-
te”, términos que a menudo se mezclan en los textos, tanto el de Dreyfus 
como el de Shea y Frith. Una tarea puede ser, por un lado, deliberada o 
automática. Es deliberada si el ejecutante elige los pasos o las reglas de 
inferencia que conforman el procesamiento. Es automática si los pasos del 
proceso se dan sin elección, de manera involuntaria. Además, las tareas pue-
den ser conscientes, donde estamos enterados de lo que sucede, o incons-
cientes, que suceden sin que nos demos cuenta. Deliberado/automático y 
consciente/inconsciente son dos dimensiones distintas. Estas distinciones 
resaltan que ser automático no significa necesariamente inconsciente y que 
las acciones deliberadas requieren conciencia.

Automático

Procesos Cognitivos

Voluntario

Consciente Algunos procesos 
pueden ser ambos

Inconsciente Algunos procesos 
pueden ser ambos

Algunos procesos 
pueden ser ambos

Ningún proceso 
puede ser ambos

Es un malentendido común que las tareas automáticas deben ser incons-
cientes (esta es la ambigüedad que parecen ostentar tanto Dreyfus como 
Shea), pero esto no es necesariamente así. Los pasos pueden suceder de 

76	  En este sentido, me aventuro a afirmar que los marcadores somáticos de Damasio son un sistema 
de tipo 1, pero el as-if body loop que los acelera es un sistema de tipo 0. De la misma manera, el 
camino bajo de Ledoux parece ser de tipo 0, mientras que el camino alto es de tipo 1 o 2.



Leandro Howlin

424

manera automática, pero ser conscientes (esto es lo que les critica Evan 
Thompson). 

Pero dado que la decisión es automática, la consciencia solo puede ocu-
rrir a posteriori. 

En la escucha los pasos son automáticos, no hay intención, son Sistema 
0 o 1. Pero el resultado de la escucha es necesariamente consciente, porque 
si no hay consciencia no hay escucha. La aferencia, por definición, no puede 
ser inconsciente. Es un proceso que termina en la consciencia. Si no ter-
mina en la consciencia es otra cosa, pero no aferencia. Y, como ya dijimos, 
un proceso que es automático y luego consciente se ajusta exactamente a la 
definición de prenoético.

Alrededor de este tema es justamente que se despliega el tema de la es-
cucha, porque siempre decimos que debe ser consciente pero no deliberada. 
Para escuchar, debo no esperar nada (es no deliberada), pero dejar que las 
cosas me lleguen (es consciente).

Dreyfus se limita a explicar y justificar la introducción del Sistema 0, 
pero no modifica su modelo de acuerdo con él. Me atrevo a especular el 
modelo tal como quedaría de acuerdo con el uso de los Sistemas 0, 1 y 2 
como modos de diferenciación:

Entidades Sistema 2

Sin perspectiva

Externa 
(según reglas)

Sistema 1

Sistema 2

Externa 
(según reglas)Decisión

Perspectiva

Novato
Para 

situaciones 
familiares

Principiante 
avanzado

Sistema 0

Sistema 1

Sistema 2

Sistema 0

Sistema 0

Sistema 1

Competente

Sistema 0

Sistema 0

Sistema 0

ExpertoDiestro

Entidades Sin solución

Sin perspectiva

Sin solución

Sistema 2

Sin perspectiva

Externa 
(según reglas)

Externa (según 
directrices)Decisión

Perspectiva

Novato
Para 

situaciones 
novedosas

Principiante 
avanzado

Sistema 1

Sistema 2

Sistema 0

Sistema 1

Sistema 2

Competente

Sistema 0

Sistema 0

Sistema 1

ExpertoDiestro



425

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

El modelo de Dreyfus en la escucha 

Veamos cómo se podría aplicar el modelo de Dreyfus al desarrollo de la 
escucha en la didáctica osteopática.

La etapa de novato habla de aprender y actuar de acuerdo con ciertas 
reglas. Ese es el conocimiento teórico adquirido, tanto de anatomía y fi-
siología como de tipos de disfunción y las distintas técnicas a aplicar para 
corregir para cada una de ellas.

El estudiante avanzado adquiere directrices para interpretar y resolver 
situaciones. Este canon de directrices, dado que definen no una acción es-
pecífica, sino un estilo de acción, podríamos considerarlo una filosofía o 
una política. Nos gusta quedarnos con el término filosofía, para emparejarlo 
con la filosofía de la osteopatía. El novato aprende técnicas (reglas) para 
diagnosticar o resolver disfunciones. El principiante avanzado aprende una 
filosofía (directrices) que le permiten decidir en situaciones novedosas o 
complejas. Esta filosofía está resumida en los principios de la osteopatía, 
que los docentes y supervisores de clínica se encargan de recordar siempre 
que sea pertinente.

En la formación en osteopatía, un desafío importante para los estudian-
tes es cambiar su perspectiva desde el enfoque biomédico tradicional hacia 
la filosofía holística de la osteopatía. Esta transición requiere no solo adqui-
rir nuevos conocimientos, sino también alejarse de conceptos biomédicos 
profundamente arraigados hacia una comprensión más holística de la salud 
que considere las complejas interrelaciones y dinámicas del cuerpo. Esto es 
especialmente difícil para aquellos estudiantes que provienen de la medi-
cina convencional. Los supervisores desempeñan un papel crucial en este 
proceso, guiando a los estudiantes a centrarse en comprender los aspectos 
fisiológicos y anatómicos de las condiciones del paciente en lugar de cate-
gorizarlos en patologías específicas. Este enfoque enfatiza la observación 
del estado general del paciente y las causas subyacentes de sus síntomas, 
fomentando un compromiso más profundo con los principios básicos de 
la osteopatía. Esto implica tratar de entender qué le está sucediendo a este 
paciente, en lugar de buscar qué tiene. Los intentos de llevar a cabo un 
diagnóstico diferencial se producen no solo con patologías típicamente bio-
médicas (¡tiene una tendinitis!), sino también con disfunciones osteopáticas 
(¡tiene una torsión sacra T I/D!).

En la didáctica osteopática, el estudiante pasa de novato a principiante 
avanzado gracias a los conocimientos teóricos obtenidos en las clases y la 
práctica de las técnicas estudiadas entre los mismos alumnos. 



Leandro Howlin

426

Cuando empieza a ejercer las prácticas clínicas supervisadas, empieza a 
pasar a la etapa de Competencia, donde debe resolver una situación real en 
un tiempo finito, y necesita establecer una perspectiva. En esas situaciones, 
el supervisor provee directrices situacionales, que incluyen principios filo-
sóficos que guían sobre cómo pensar un problema. En esa etapa, de a poco, 
los éxitos y fracasos en cada una de sus clínicas empiezan a sentirse como 
responsabilidad propia, y esto lo involucra emocionalmente. 

Después de una práctica extensa, en general mucho después de termi-
nar las clínicas supervisadas y luego de un tiempo en su práctica privada, 
los osteópatas avanzan a la etapa de Competencia, cuando desarrollan una 
capacidad intuitiva para manejar casos familiares sin un pensamiento analí-
tico deliberado. Este conjunto de habilidades intuitivas se perfecciona con el 
tiempo, tanto a través de éxitos como de fracasos, lo que profundiza su in-
versión emocional y su sentido de responsabilidad en la atención al paciente.

Y mucho después, gracias a la práctica continua, el osteópata puede abs-
traer su consciencia analítica de la práctica clínica y colocarse en un estado 
alterado de consciencia que amplifica su capacidad de percepción y de acción.

Ya que hemos dividido el proceso de escucha en tres fases (sensación, 
percepción y cognición), y postulado que cada una de esas fases aporta a 
la escucha un fenómeno idiosincrático, podemos intentar una correlación 
con el modelo establecido, diciendo que la sensibilidad aumentada es la que 
permite la sensopercepción de entidades y situaciones, la fusión somática es 
la que conforma una perspectiva particular, y la penetración enactiva es la 
que concede acciones y decisiones intuitivas.

La escucha se empieza a adquirir en la etapa de competencia. En esa 
etapa, el estudiante puede percibir información mediante la escucha, pero 
en general son situaciones guiadas (“Vamos a sentir el MRP”). Podríamos 
decir que pasa a la etapa de dominio cuando mediante la escucha puede 
percibir elementos nuevos, no estudiados. Y pasa a la etapa de experien-
cia cuando puede escuchar y accionar sin necesidad de efectuar un análisis 
deductivo. Esto último implica que puede colocarse, a voluntad, en modo 
escucha.

Al respecto, quisiera advertir sobre una ambigüedad que suele suceder 
en la didáctica de la osteopatía: lo que llamo los “koanes” de la osteopatía. 
Los intentos de enseñanza de la escucha por medio de la palabra traen dos 
efectos que confunden al estudiante de los primeros años: la ambigüedad 
referencial y las discordancias sensoriales. Por un lado, el estudiante oye re-
petir desde los primeros años proposiciones a las que no puede fijar ningún 
referente: “hay que poner la mano y seguir los tejidos”, “si el tejido te saca, 
hay que salir”, “para hacer el thrust hay que esperar que el tejido nos dé el 



427

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

paso”. Por otro lado, las instrucciones didácticas están repletas de expresiones 
que no tienen sentido: “escuchar el silencio”, “sentir la quietud debajo del 
movimiento”, “tocar el vacío”. Creo que uno puede entender todas estas frases 
recién después de lograr cierta experiencia de escucha en sus propias manos.

Todas esas frases son ciertas, pero creo que enseñarlo a los alumnos de 
primer año es contraproducente. 

Los principiantes, tanto novatos como avanzados, tienen que transitar el 
razonamiento clínico para ir introyectando el proceso de diagnóstico. Los 
mecanismos de la intuición (como seguir corazonadas o la escucha) no son 
atajos a la excelencia, sino un resultado de la experiencia. No es verdad 
que administrando conscientemente nuestra intención podemos despertar 
o liberar la intuición, que pareciera estar subyugada por ese tirano que es 
la razón, sino al revés: cuando tenemos suficiente experiencia, suficientes 
repeticiones situacionales en nuestra historia, el grado de encapsulación de 
conocimientos de un nivel necesario para que se encarnen, es que se produ-
ce una penetración enactiva, que una vez que sucede nos permite adminis-
trar la atención de manera distinta. Ya vendrá el momento de no pensar. Los 
osteópatas expertos no piensan, siguen su primera impresión, se vuelven 
plenamente aferentes, tienen un contacto sutil, sienten todo el cuerpo desde 
cualquier parte, siguen los tejidos, escuchan el silencio, sienten la quietud 
y tocan el vacío, pero hacen todo esto porque son expertos. Sin embargo, 
alcanzar este nivel de pericia intuitiva requiere tiempo, paciencia y mucha 
experiencia práctica, lo que hace que las primeras aspiraciones de captar 
inmediatamente tales habilidades sean demasiado optimistas. El verdadero 
dominio emerge gradualmente a medida que el conocimiento se encapsula 
tanto que influye en las acciones sin una deliberación consciente.

Los mecanismos de la intuición 
no son atajos a la excelencia, 

sino un resultado de la experiencia.

Durante el aprendizaje, la encapsulación necesita ser transitada. No se 
puede establecer o desarrollar una práctica intuitiva a fuerza de intención, 
sino que sucede por sí sola gracias a la adquisición de conocimientos y re-
petición de procedimientos. La instrucción de “seguir la primera impresión” 
está bien orientada, pero es ambiciosa.

La encapsulación de conocimientos es un pasaje de consciente a incons-
ciente. El aprendizaje consciente necesita aprender, entender, asimilar y luego 
practicar las reglas de procesamiento de información, para que su aplicación 



Leandro Howlin

428

se haga inconsciente. Las reglas pueden ser formales deductivas (desde silo-
gismos básicos, hasta cómo un dolor en el flanco izquierdo puede indicar un 
problema en el riñón por contacto con el nervio iliohipogástrico) o formales 
heurísticas (desde tit-for-tat, hasta el test de las tres esferas). Al principio, el 
estudiante necesita pensar, embrollarse, hacer razonamientos hipotético-de-
ductivos. Además de, por supuesto, estudiar, llenar su cabeza con conocimien-
tos explícitos, sobre todo de anatomía, que luego ayudarán a fijar y encapsular 
la experiencia adquirida por la práctica. La repetición de esos razonamientos 
genera la encapsulación necesaria para que se produzca la intuición.

La encapsulación de conocimientos es también un pasaje de digital a 
analógico. Hay que introyectar la analogización. Al aprender, rasterizamos 
para entender. Pero cuando los conocimientos se acomodan y se introyec-
tan, la introyección permite una representación analógica que forma el 
diagnóstico prenoético.

Lineamientos básicos

En cuanto a lo que se debe aprender para lograr la escucha, existen ciertos 
lineamientos básicos. Expongamos algunos.

Declarativo y procedimental

Los conocimientos procedimentales son heurísticos, es decir, que se 
aprenden por ensayo y error. El error es parte integral del aprendizaje. El 
cocinero que da vuelta el panqueque en el aire tuvo que haber desparramado 
muchos panqueques. Si la primera vez que probó le salió bien, fue suerte. Es 
más, esa vez no aprendió nada. Las instancias de verdadero aprendizaje son 
aquellas en que algo salió mal.

En los procesos heurísticos no hay una manera correcta de hacer las 
cosas, sino maneras cada vez más precisas.

Esotérico y exotérico

En general, los conocimientos declarativos son exotéricos y los procedi-
mentales son esotéricos. Los conocimientos exotéricos pueden ser plenamente 



429

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

explicados usando descriptores. Los esotéricos no pueden ser comprendidos 
a menos que se experimenten directamente (como el sabor de una manzana). 
Por eso esotérico adquiere el significado de ‘accesible solo a iniciados’.

Los conocimientos esotéricos no se pueden enseñar, pero se pueden 
aprender. Se aprenden por la experiencia. No puedo enseñarle a un niño la 
diferencia entre los colores azul y verde solo con palabras; tengo que mos-
trarle algo azul y algo verde.

Todos los conocimientos declarativos son exotéricos. Pero no todos los 
conocimientos procedimentales son esotéricos. Por ejemplo, aprender a tocar 
una pieza de música desde una partitura, que necesita primero una fase exo-
térica y luego una esotérica. Primero, hay que convertirla de declarativa a pro-
cedimental, y luego practicar la ejecución procedimental para que se afiance.

En esta forma de aprender, la mejor manera es presencial, siguiendo las 
manos de un maestro. Y luego práctica, práctica y práctica.

Proyectar y discriminar

Las dificultades de la escucha para el neófito son sobre todo dos: la pro-
fundidad espacial y la sutileza de algunos movimientos. Lo que uno quiere 
sentir es profundo y sutil, y no estamos acostumbrados a sentir cosas pro-
fundas ni sutiles. La captación de objetos profundos la consigue gracias a la 
proyección. La de movimientos sutiles, gracias a la discriminación.

Esas son las dos destrezas que uno tiene que aprender: a proyectar y a 
discriminar.

Proyectar es fijar la atención a una distancia o plano determinado. Para 
eso, reclutamos tejidos mediadores, igualando la tensión de esos tejidos para 
no sentirlos.

Discriminar es fijar la atención a un ritmo determinado. Para eso, acompaña-
mos los ritmos que queremos ignorar y flanqueamos los que queremos inquirir.

Necesitamos aprender a incorporar o soltar estructuras y ritmos.

Sinestesia como analogización

La vía para lograr una encapsulación de conocimientos es la capacidad 
sinestésica. El estudiante debe aprender a edificar modelos a partir de lo 
que percibe y sus conocimientos teóricos. Al inicio, puede ser útil construir 



Leandro Howlin

430

una imagen mental tridimensional de la anatomía enfrentada. 
Como dice Esteves (2013): “Se debe alentar a los estudiantes en las pri-

meras etapas de su educación profesional a explorar las sensaciones visuales, 
táctiles y propioceptivas sin la necesidad de una interpretación clínica de 
sus hallazgos. El énfasis en esta etapa de su desarrollo debería estar en el 
procesamiento de bottom-up. Es probable que la exposición a una variedad 
de sensaciones visuales y hápticas en el contexto de un examen clínico con-
tribuya a una expansión de los mapas corticales en, por ejemplo, la corteza 
somatosensorial”.

Más adelante, cada uno adquirirá los modelos que mejor le sirvan a una 
representación analógica, dependiendo tanto de su personalidad como de la 
situación particular presente. Hay cosas que se sienten como una trayectoria 
trazada en el agua. Otras como imanes que danzan uno alrededor del otro, 
pero nunca se tocan. Otras como un chisporroteo eléctrico. Hay cosas que 
se sienten como relámpagos en el horizonte, un movimiento sutil que a la 
vez está y no está, y cuando te das cuenta de que estaba ya pasó.

Adquisición versus desarrollo

La escucha no se adquiere, sino que se desarrolla.
A veces siento cosas que no puedo entender, porque no puedo asignar 

a ninguna estructura o comportamiento anatómico que me suene. Pero sé 
que hace unos años eso ni siquiera lo sentía. También sé que dentro de unos 
años voy a entender esto que ahora no entiendo, pero seguro habrá otras 
cosas que no entienda, y que ahora ni siquiera percibo.

Paciencia

En los primeros años, leemos y estudiamos y practicamos como locos y 
sentimos que vamos avanzando, pero después resulta que vemos a un pro-
fesor que hace algo que parece magia, o le preguntamos algo a un alumno 
más avanzado y la respuesta parece esquivar el bulto («sigo lo que me di-
gan los tejidos”), o nos atendemos con un osteópata posta y lo que hace el 
tipo parece algo inalcanzable. Yo recuerdo que a veces desesperaba. Mis 
compañeros empezaban a sentir cosas (el MRP, por ejemplo) y yo nada. Yo 
pensaba capaz que esto no es para mí, capaz me falta algún talento, esa ca-
pacidad de conectarse con las sensaciones, o capaz no me relajo lo suficiente. 



431

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Les pregunté a los profesores. Algunos me decían «no desesperes, ya va a 
llegar”. Otros me pusieron sus manos sobre las mías cuando yo estaba sobre 
un cuerpo y trataron de ayudarme a sentir. Pero nada.

Bueno, no desesperen. Llega.
A mí me llegó. Fui el último de mi camada. Último ultimísimo. 
Lo que pasa es que la osteopatía, o por lo menos la parte de la osteopatía 

relacionada con la escucha, se aprende con un clic.
Quiero hablar de ese clic.

El clic

Cuando empecé a meditar, allá en los 90, no lo hacía muy seguido. Una 
vez por semana a lo sumo, y a veces pasaban meses sin hacer nada. Me 
gustaba ser parte de las personas que meditaban, como David Lynch, y me 
gustaba decir que meditaba, y ahora no puedo estar seguro, pero sospecho 
que esas cosas me gustaban más que meditar en sí mismo. 

Un día, después de muchos años, mientras estaba meditando, hubo un 
clic. Algo cambió. Sentí mi cuerpo como envuelto en un campo de fuerza 
o en gelatina incorpórea, algo difícil de explicar pero que se me antojaba 
parecido a esa fuerza que hacen los imanes cuando se tratan de juntar po-
los similares. Los sonidos me llegaban discriminados, como recortados del 
fondo, con una ubicación espacial definida. Sentía el peso del cuerpo como 
si estuviera levitando, o como si estuviera consciente de la gravedad en cada 
músculo, cada hueso, cada célula. Y estaba esa sensación de vórtex hacia el 
centro de mi cuerpo, pero también hacia afuera, un vacío que atraía y por 
donde mi pensamiento circulaba continuamente.

Cuando volví, me di cuenta de que eso era meditar, que antes nunca 
había meditado. Antes había estado quieto, relajado, quizás semidormido, 
pero meditar es llegar a ese clic, ese cambio de nivel, esa sensación como de 
soñar, pero sin soñar nada y a la vez estando despierto.

En este texto no quería hablar de la meditación, sino de ese clic. Porque 
ese clic me sucedió otras veces. 

Con los estereogramas, por ejemplo. Estereogramas son esos dibujos 
que, si uno los mira un rato largo y cambia el punto de foco de la mirada, en 
un momento se llega a ver una figura en 3D. Ahí también, los miré muchas 
veces, con empeño, siguiendo las instrucciones, probando distintos dibujos 
y distintas luces, pero pasaron muchos meses hasta que un día llegó el clic y 
vi la figura en 3D y no podía creer que eso haya estado ahí todo ese tiempo, 



Leandro Howlin

432

algo que se puede ver pero que está más allá de lo evidente. Después me 
fanaticé con los estereogramas, me compré libros, me entrené en mirar los 
distintos estilos, y hoy en día pongo el dibujo delante de mi cara y enseguida 
logro ver la figura en 3D. Como seguramente mucha gente. 

Recuerdo el clic también cuando aprendí a andar en snowboard. Tomé 
clases, el profesor me explicaba, yo practicaba y practicaba, pero me ubicaba 
arriba del snowboard, en la posición correcta y siguiendo las instrucciones, 
¡y el snowboard no se movía! Estaba un rato como un zoquete, quieto sobre 
la nieve, poniendo toda la intención mental en que se generara movimiento, 
y nada, hasta que hacía trampa y movía el cuerpo, una pequeña sacudida con 
las piernas hacia adelante o hacia el costado, y entonces me caía. Me ponía 
de pie indignado, lo miraba al profesor y le reprochaba que me explicara 
bien, porque eso que me decía no funcionaba. Él me decía que insistiera. 
Y sí: después de un tiempo, algo pasó. Mi cuerpo adquirió la configuración 
exacta, la inclinación precisa respecto de la pendiente, y me moví hacia ade-
lante sin hacer nada. Cuando digo sin hacer nada exagero, por supuesto. No 
era telequinesis. Pero la sensación era esa: me muevo sin hacer nada especial 
con el cuerpo, y, sobre todo, sin hacer nada que no haya hecho antes cuando 
no me movía para nada. Era el clic. Por suerte, el clic del snowboard llegó en 
un par de horas y no en meses como el del 3D o el de la meditación. Si no, 
probablemente nunca hubiera aprendido a andar en snowboard. Hubiera 
vuelto el otro día a la pista y me hubiera ido a tomar clases de ski, o direc-
tamente a tomar un café, y nunca más hubiera tratado de hacer snowboard.

Me pregunto qué cosas me perdí por no haber llegado al clic. Creo que 
hay cosas que requieren más tiempo para llegar al clic, y creo que depende 
también de los profesores que tengamos, y de la gente con la que estamos. 
Sé que hay cosas que intenté y abandoné porque no me salieron, y probable-
mente haya sido porque no llegué al clic. Tocar el didgeridoo, por ejemplo. 
Me compré uno, intenté mil veces tocarlo, tomé un par de clases, pero nada. 
Está ahí arrumbado en un rincón.

Puse los ejemplos de la meditación, los estereogramas y el snowboard 
porque cualquiera que me lea que haya hecho alguna de esas tres cosas sabe 
de qué le estoy hablando. Son cosas que al principio parecen imposibles y 
de repente - ¡clic! - se puede. Pero se me ocurre que hay otro ejemplo más 
universal: andar en bicicleta.

Aprendimos a andar en bicicleta cuando éramos chicos y quizás no ten-
gamos el recuerdo, pero se me ocurre que cuando aprendimos a andar nos 
llevaban, y la primera vez que nos soltaron y nos fuimos de boca al suelo, 
y las siguientes veces que nos soltaron y también nos caímos, ahí pensa-
mos: «esto es imposible, loco, no es para mí, hay que ser mago para hacer 
equilibrio en esto”. Y, sin embargo, después de varios intentos fallidos, uno 



433

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

sale derecho. Y ese derecho es para siempre, porque una vez que las fichas 
hicieron clic y se acomodaron en la cabeza, ya quedan.

El problema es que nadie te habla del clic porque no está teorizado. 
Nunca ningún instructor me dijo «parece que no pasa nada, pero no te rin-
das, en un momento tu mente se acomoda y te sale solo como por arte de 
magia, y una vez que te sale es tuyo para siempre”. Lo que te dicen es «hay 
que insistir, que ya te va a salir”. Si me hablaran del clic no me desespero, sé 
que todo intento infructuoso genera las condiciones para el clic. 

Ahora bien, yo aprendí a andar en bicicleta igual, sin que nadie me ha-
blara del clic, y si me hubieran hablado me hubiera llevado el mismo tiem-
po. ¿Y entonces para qué quiero una teorización del clic? 

Para entender por dónde viene la mano y no desesperar.
Porque hay cosas sin clic. Aprender a tocar el violín, ponele. Me pongo a 

tocar el violín y tengo la sensación de que me va a llevar muchos años tocar 
una melodía decente. Y es verdad: me va a llevar muchos años, porque ahí 
no hay clic. Ahí se construye de a poco, nota por nota, dedo por dedo, y voy 
viendo a lo largo de los años un progreso lento.

Y yo les digo: aprendiendo osteopatía en un momento hay un clic. Por 
un lado, está el estudio de la teoría normal, la anatomía, la fisiología, la bio-
mecánica, todo sin clic, meramente acumulativo. 

Por otro, está la sensibilidad para la escucha. Para ser osteópata tengo 
que aprender a escuchar con las manos, y por más que uno intente, al prin-
cipio parece una meta a años luz de distancia. Hace falta que algo haga clic 
en el fondo de la cabeza.

Obviamente, habrá también un perfeccionamiento con los años, así 
como con los años uno anda mejor en bicicleta, e incluso hay profesionales 
que hacen con la bici cosas increíbles, pero reconocer la existencia y necesi-
dad del clic inicial tranquiliza, da la sensación de estar construyendo sobre 
un terreno que sabemos sólido. 





VIII

 FINAL





437

Conclusión

Reconstrucción de las argumentaciones 
anteriores

Repasemos un poco el recorrido de los argumentos que presentamos en 
cada sección, para tener una visión de conjunto y entender de dónde derivan 
las ideas.

En la Introducción, analizamos la idea de separar arte y ciencia. Mos-
tramos cómo esta alocución cotidiana viene de Descartes, mencionamos la 
crítica al dualismo cartesiano concebida por Gilbert Ryle, y luego postula-
mos la existencia de otros tipos de saberes. Al saber entender y saber hacer, 
agregamos un saber ser y un saber sentir. Estos cuatro tipos de conocimien-
to deberían ser parte de la formación osteopática. Las ideas de esta parte 
provienen de Descartes y Ryle.

En la sección de Conceptos Preliminares, presentamos varias nociones. 
En principio, dijimos que la escucha no es sólo parte del diagnóstico. Luego, 
mostramos que la osteopatía se adaptó al modelo biomédico, y esto hizo 
que la escucha no termine de integrarse. En relación con esto, propusimos 
que la filosofía osteopática y la escucha pueden unirse, y dijimos que El 
Cuerpo y La Escucha es un intento en esa dirección. Las ideas de esta parte 
provienen de Parsons, Silver, Lederman, Fryer y Sutherland.

Para organizar el resto del libro, propusimos estudiar a la escucha en tres 
aspectos: en tanto proceso, en tanto estado y en tanto acto. Además, para la 
parte de investigación en tanto proceso, propusimos dividirla según tres fa-
ses de la sensopercepción: sensación, percepción y cognición. Esta división 
nos sería útil porque en cada una de estas fases se produce, en la escucha, un 
fenómeno particular.

Por otra parte, definimos algunos conceptos que se repiten a lo largo 
del libro: tacto distal, proyección, discriminación, y el armado de un mo-
delo persistente en memoria. Las ideas de esa parte provienen de Luria, 
Goldstein, O’Shaughnessy, Ratcliffe y Fulkerson.



Leandro Howlin

438

La sección dedicada a la Sensación está estructurada en dos partes. En 
la primera, hablamos de la atención, centrándonos en los fenómenos de 
ceguera e interrupción atencional, para mostrar que la escucha genera una 
sensibilidad aumentada al distribuir la atención de una manera particular. 
Las ideas de esa parte provienen de Simons, Chabris y Maturana. 

En la segunda parte, tomamos -muy libremente- la idea de presentar 
distintos escenarios táctiles propia de Fulkerson, y la adaptamos a los planos 
de escucha, para postular doce niveles de sensopercepción. Las ideas de esa 
parte provienen de Fulkerson, Parsons, Stone, Sills y Jealous.

La sección dedicada a la Percepción toma el concepto de empiétement de 
Merleau-Ponty para contextualizar la noción de tacto distal de Fulkerson, y 
luego relacionarla con las ideas de imagen corporal de Schilder y la de soma 
de Hanna. Como un intento de establecer una organización del espacio, to-
mamos la idea de kinesfera de Laban y elaboramos un modelo similar a los 
espacios de acción de la proxémica, y así definimos varias esferas de identidad. 
Conjugando todos estos conceptos, mostramos que, en la escucha, el osteópa-
ta ve al cuerpo del otro como una extensión de su imagen corporal, y llama-
mos a este fenómeno una fusión somática. Las ideas de esa parte provienen de 
Merleau Ponty, Fulkerson, Schilder, Hanna, Laban y Hall.

En la sección dedicada a la Cognición tomamos la idea de penetración 
cognitiva y la contextualizamos con la teoría del conocimiento enactivo de 
Varela, para postular una penetración somática. Esta penetración somáti-
ca la relacionamos con los marcadores somáticos de Damasio, conceptos 
de interocepción de Craig y el Sistema 1 de Kahneman, para hablar de 
una intuición corporal. También presentamos la idea de encapsulación de 
conocimientos de Schmidt y Boshuizen para mostrar cómo se forma esa 
penetración enactiva. Finalmente, relacionamos todos esas ideas con el con-
cepto de prenoesis de Gallagher, para hablar de una intuición prenoética, 
que se despliega en el cuerpo, pero preforma la consciencia. Las ideas de 
esa parte provienen de Varela, Damasio, Kahneman, Gigerenzer, Schmidt, 
Boshuizen y Gallagher.

En cada una de esas etapas (Sensación, Percepción y Cognición) se pos-
tuló un mapa prenoético, en cuanto mecanismo de penetración intuitiva 
que hace más veloz algún procesamiento cognitivo. Estos mapas son una 
formalización de mecanismos descritos por otros autores con otras palabras 
(esquemas en Piaget, marcadores somáticos en Damasio, predicción en Lisa 
Feldman Barrett).

Si bien estos mecanismos son muy distintos (sobre todo cuando uno va 
al detalle de las estructuras anatómicas relativas y los procesos relaciona-
dos), son homólogos a un nivel muy alto. El funcionamiento es similar: 1) la 



439

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

producción de un esquema de contenido material a partir de procesamiento 
formal, sea de percepción, de razonamiento o de acción (encapsulación), 2) 
un intento de reconocimiento de patrones a partir de esos mapas, que lla-
mamos intuitivo, que acontece en cualquier proceso del cuerpo, sea percep-
tivo, cognitivo, emocional o motor (penetración), 3) donde los mapas son 
incompletos hace falta un procesamiento formal para completar el proceso, 
y 4) cada vez que hay un procesamiento formal, hay también una actuali-
zación del mapa para intentar una aproximación material la próxima vez.

Nombramos tres mapas teóricos. En la sensación, un mapa topológico, que 
toma las propiedades intensivas percibidas y las relaciona entre sí espacial-
mente. En la percepción, un mapa ontológico, que identifica entidades a partir 
de las propiedades intensivas y sus ubicaciones relativas. En la cognición, un 
mapa mereológico, que permite relacionar entidades entre sí y con el conjunto 
total, y deducir procesos de funcionamiento y propiedades emergentes. Las 
ideas de este modelo provienen de Piaget, Damasio, Barrett y Gallagher.

En la sección dedicada a analizar la escucha en tanto estado, dijimos 
que el modo escucha es un estado alterado de consciencia, y entonces toma-
mos la teorización de estos estados hecha por Tart, Ludwig y Farthing para 
analizar la escucha según sus lineamientos. Analizamos en particular un 
modo ya estudiado, el flow, para compararlo con el modo escucha, y postular 
que el modo escucha es homólogo al flow, salvo que es aferente donde el 
flow es eferente. Las ideas de esa parte provienen de Tart, Ludwig, Farthing 
y Csikszentmihalyi.

En la sección dedicada a la escucha en tanto acto, hablamos de factores 
individuales y factores relacionales que se despliegan en el acto de escucha. 
Entre los factores individuales incluimos, entre otros, atención, intención y 
paciencia. Entre los relacionales, empatía, respeto, protocolo y contraescu-
chas. De cada uno de ellos, propusimos modos de optimización y principios 
deontológicos. Las ideas de esa parte provienen de Becker, Rogers, Hanh 
y Alexandre.

La sección dedicada a la escucha en tanto legitimación paradigmáti-
ca puede dividirse en dos partes. La primera toma ideas de la teoría de 
actos de habla de Austin para mostrar que la interpretación de los princi-
pios osteopáticos debe ser performativa, y denunciar que algunos autores, 
al acusar a la osteopatía de irrelevante, cometen una falacia descriptiva. A 
continuación, analizamos el significado de cada uno de los principios según 
su sentido performativo, y mostramos cómo la escucha cumple y promueve 
cada uno de ellos. Las ideas de esta parte provienen de Austin y Svenaeus.

La segunda parte se concentra en la cuestión didáctica. Para ello, to-
mamos el modelo de Dreyfus y lo relacionamos con la teoría enactiva de 



Leandro Howlin

440

Varela y los sistemas 1 y 2 de Kahneman para mostrar que la escucha se 
puede enseñar según el modelo de Dreyfus, donde cada etapa, sucesiva-
mente, potencia la sensibilidad aumentada, promueve la fusión somática 
y encapsula el razonamiento clínico. Las ideas de esta parte provienen de 
Dreyfus, Thompson, Varela y Gallagher.

Recapitulación de lo expresado hasta ahora

La escucha osteopática es un proceso, un estado y un acto.
En tanto proceso, es una experiencia de sensopercepción táctil. Dividimos 

esta sensopercepción en tres fases: sensación, percepción y cognición, y diji-
mos que en cada una de estas fases sucede un fenómeno particular, causado 
por la aplicación de una concentración desacostumbrada de la atención y su 
restricción a la esfera del tacto, sobre todo en su aspecto propioceptivo. En la 
sensación, la distribución y concentración particular de la atención produce 
un aumento de la sensibilidad, lo que llamamos sensibilidad aumentada. En la 
percepción, gracias a que gran parte de la escucha se realiza por medio de pro-
pioceptores, y gracias también a una sinestesia visual y propioceptiva, donde 
cada uno de estos sentidos modula las características del otro, sucede una fusión 
somática, que consiste en percibir el cuerpo de otro desde la perspectiva que se 
percibe el cuerpo propio. En la cognición, gracias a esquemas adquiridos por 
encapsulación, se produce una amplificación del alcance de los mecanismos de 
penetración enactiva, y esto amplifica la capacidad de intuición prenoética. 

Por otra parte, sensación, percepción y cognición no son tres fenómenos 
separados, sino que se interpenetran entre sí, de manera que estas tres pro-
piedades de la escucha también se modulan y potencian unas a otras.

Estos tres fenómenos, en conjunto, al atravesar todo el eje senso-per-
cepto-cognitivo, se experimentan como un estado alterado de consciencia. 
Este estado alterado de consciencia permite un diagnóstico prenoético, que 
es automático e intuitivo.

Pero los procesos y estados de escucha incluyen un otro, de manera que 
son siempre bidireccionales. La escucha es un acto relacional. En este senti-
do, la escucha predispone en el paciente una afinación somática, que es uno 
de los principios de sanación. Cada instancia de escucha es inseparable de 
una instancia de inducción. El paciente no está nunca pasivo en la escucha. 
La palabra “paciente” tiende a reducir al individuo a un mero receptor pasi-
vo de cuidados sanitarios: “aquel sobre quien se actúa”, cuando en realidad 
un paciente no es exactamente un paciente, sino un actuante.



441

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Este estado de consciencia, además, afecta al terapeuta, que necesita 
cambiar su modo mental de procesamiento, de digital a analógico, de de-
ductivo a intuitivo, de noético a prenoético. Debe también adoptar un modo 
de vínculo con el mundo menos visual y más propioceptivo. Y debe no solo 
enfrentar, sino además desplegar, su vulnerabilidad. Así como cambia al 
paciente, la escucha cambia también al terapeuta.

La escucha y la osteopatía

El fenómeno característico de la escucha es la fusión somática. Esta fu-
sión somática tiene varias virtudes:

1) Produce una visión del cuerpo como soma, no objetivado, el cuerpo 
vivo y habitado. Esta visión del cuerpo vivido no es solo una forma de decir; 
es la visión del cuerpo desde la perspectiva de uno mismo (un aspecto que 
se pierde en la visión objetivada de la anatomía ortodoxa), y, por lo tanto, 
permite ver cosas que de otro modo pasarían desapercibidas.

2) Predispone a la comprensión y ejecución del paradigma holístico
3) Produce una relación íntima con el paciente, de seguridad e interac-

ción social, que genera un entorno fructífero para una recuperación, sobre 
todo en casos de dolor crónico y enfermedades crónicas. La escucha permea 
el cuerpo del paciente para generar una empatía. En esta empatía el osteó-
pata siente lo que siente el paciente, pero no se identifica; le permite acceder 
a la experiencia subjetiva de otra persona manteniendo la consciencia del 
otro como “otro”.

4) Al establecer un canal de conexión interoceptivo (entre el cuerpo y la 
percepción), tanto en el terapeuta como en el paciente, genera la predisposi-
ción ideal para establecer estrategias de consciencia somática y afinación so-
mática, herramientas terapéuticas orientadas a contrarrestar la disociación 
y sensibilización central, y que son, por lo tanto, un camino hacia la cura de 
traumas, dolores crónicos y enfermedades idiopáticas.

La fusión somática produce un desbordamiento (el empiétement de Mer-
leau-Ponty) en todo sentido: en la atención, en el esquema corporal, en la ad-
quisición de conocimientos. La atención no se compone solo de dos campos, 
foco y periférica, sino que está constituida por un continuo de atención en 
degradé. El cuerpo y la mente no son dos entidades distintas, sino que se inter-
penetran continuamente. El esquema corporal no es finito, sino que se difunde 
hacia el mundo exterior. El conocimiento no es una adquisición de datos desde 
un mundo exterior, sino que se crea en la relación entre yo y el mundo. 



Leandro Howlin

442

Siempre hay penetración. Siempre hay desbordamiento. Hay una aten-
ción que distribuye sus recursos entre una zona de atención total (el foco 
atencional) y una zona de no atención, mediada por una zona graduada de 
atención periférica. Hay una identidad que se distribuye en un continuo entre 
yo y el mundo, mediada por una zona gradual de identidad periférica. Hay 
una entidad que se distribuye en un continuo entre cuerpo y mente, mediada 
por una zona graduada intermedia. En todas esas zonas graduales interme-
dias es donde suceden las sensaciones y las emociones. Las sensaciones y las 
emociones conectan el yo con el mundo y el cuerpo con la mente.

La escucha es un fenómeno que se despliega en un campo intermedio 
entre lo autónomo y lo consciente. Tanto la consciencia como el organis-
mo se ponen en un estado alterado que permite cambios cuantitativos y 
cualitativos: aumentar la sensibilidad sensoperceptiva y adquirir una pers-
pectiva aferente particular. Además, se establece un acto de comunicación 
corporizado entre el cuerpo del paciente y el cuerpo de terapeuta. Estas tres 
características de la trayectoria aferente (aumento cuantitativo, diferencia 
cualitativa, comunicación tisular) permiten desarrollar un proceso de inter-
pretación y diagnóstico prenoéticos.

La escucha es un proceso que el osteópata realiza, en principio, con la 
intención de hacer un diagnóstico, pero no es privativa del diagnóstico. 

En primer lugar, la escucha está siempre ahí: en un tratamiento, por 
ejemplo, mostrándome cuando los tejidos me dan el paso y guiando cada 
parte de las técnicas. 

En segundo lugar, la escucha predispone a la cura, tanto en el terapeuta, 
que se pone en modo escucha para ampliar sus capacidades, como en el 
paciente, donde el estado de escucha predispone a la sanación. La escucha 
prepara el cuerpo y predispone a la mente para la cura. 

En tercer lugar, la escucha, además de permitir un diagnóstico y de guiar 
y catalizar las técnicas, es en sí misma terapéutica. La escucha, mediante la 
propiocepción e interocepción del paciente, actualiza los mapas del esque-
ma corporal alojados en memoria, agregando territorios antes inexplorados 
y actualizando los que existían. Se produce una afinación somática que des-
arma disociaciones, conecta al paciente con su propio esquema corporal, y 
le da al paciente agencia sobre su cuerpo.

Como osteópata, concentro la atención para poder proyectar mi soma, 
proyecto mi soma para poder establecer una penetración enactiva, y esta pe-
netración enactiva destila un diagnóstico prenoético que preforma el diag-
nóstico conceptual.

Insistí en que la escucha es la herramienta cardinal de la osteopatía. Dije 
también que, sin escucha, no hay osteopatía. Pero que quede claro esto: la 



443

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

osteopatía no es la escucha. La escucha es solo una parte de la osteopatía.
Osteopatía es saber entender, saber sentir, saber hacer y saber ser. La 

escucha es un fragmento del saber sentir. Pero no es solo eso: también es 
saber esperar, saber estar, saber escuchar, saber contemplar.

La escucha no es el diagnóstico. El diagnóstico viene después, cuando, 
a partir del esquema somático y la historia psicofisiológica del paciente, 
reconstruyo la cadena disfuncional.

La escucha tampoco es el tratamiento. Si bien marqué algunas caracte-
rísticas de la escucha como terapéuticas, el tratamiento es un proceso es-
tructurado y dirigido posterior al diagnóstico. 

La escucha establece el escenario y las condiciones donde voy a poder 
desplegar el diagnóstico y el tratamiento, y en tanto catalizador es una com-
ponente fundamental de la clínica, pero no es suficiente. La clínica no pue-
de quedarse en la escucha. La clínica osteopática empieza donde me deja 
la escucha.

Aprender a escuchar

Lo prenoético es inefable en sí mismo. Por lo tanto, no puede adquirir-
se por medio del lenguaje, sino por la práctica. El lenguaje puede proveer 
aproximaciones poéticas al fenómeno, en el sentido que le da Jacobson a 
«poético”. Esto es lo que llamo los “koanes” de la didáctica osteopática.

Las herramientas que permiten el proceso, el estado y el acto de escu-
cha se producen por encapsulación de conocimientos, y, por lo tanto, se 
aprenden gracias a la repetición y a la práctica dirigida. El aprendizaje de la 
escucha consiste en entrenar de manera consciente esos procesos de apre-
hensión de datos y de diagnóstico, y repetirlos para que se encapsulen y se 
asimilen. El osteópata experto puede pasar al modo escucha y ejecutar los 
procesos de la escucha de manera autónoma, y la didáctica de la escucha no 
puede forzar este desarrollo. La automatización vendrá sola, una vez que los 
conocimientos se hayan adquirido y practicado lo suficiente.

La práctica sola ya produce una sensibilidad aumentada, pero la conver-
gencia atencional propia de la escucha produce una sensibilidad más au-
mentada. La práctica también produce encapsulación, con lo cual permite 
procesos intuitivos. Por otra parte, dado que la escucha se realiza con el tac-
to, que es emocional, se generan marcadores somáticos que aumentan la ca-
pacidad y la velocidad de encapsulación gracias a una penetración enactiva.



Leandro Howlin

444

Revisión de los objetivos del libro

Dijimos que en El Cuerpo y La Escucha teníamos un objetivo bifur-
cado: explorar un camino para, a la vez, legitimar y des-esoterizar la ense-
ñanza y la práctica de la escucha. Por todo lo expuesto, creemos que hemos 
logrado establecer los mojones que demarcan un curso. 

Por un lado, queríamos legitimar la escucha como método de adquisi-
ción de conocimientos, en particular, como método de diagnóstico válido. 
Creemos que esta legitimación se puede lograr considerando a la escucha 
como un fenómeno de encapsulación de conocimientos. La intuición pre-
noética de la escucha proviene de una encapsulación del razonamiento clí-
nico osteopático y de los conocimientos de anatomía y fisiología, y produce 
un diagnóstico prenoético que preforma un diagnóstico racional, que puede 
ser validado, falsificado o reevaluado.

Por otro lado, queríamos des-esoterizar la enseñanza de la escucha. 
Creemos también que la escucha deja de ser esotérica si la consideramos 
una encapsulación de conocimientos, con lo cual el diagnóstico provisto 
preforma pero no reemplaza un razonamiento clínico.

Los temas desarrollados en El Cuerpo y la Escucha no pretenden agotar 
el tema de la escucha. No solo no proporcionan todas las respuestas, sino 
que ni siquiera hacen todas las preguntas. Mi propósito al escribir este li-
bro era que funcionara, antes que nada, como una invitación, porque estoy 
convencido de que, como dice mi mentor Juan Bunge, se viene la nueva 
osteopatía. 

Allá al principio, dijimos que la osteopatía es pensar como Still. Dentro 
de ella, Sutherland nos enseñó a sentir, pero se esmeró también en recalcar 
que esta particular forma de sentir es una manifestación del razonamiento 
clínico. En ese sentido, todo este texto no es más que una glosa de un cen-
tenar de páginas de algo que Sutherland expresó con solo tres palabras: con 
dedos pensantes.

Podríamos decir que la osteopatía es sentir como Sutherland, pensando 
como Still.







447

Epílogo

¿Por qué escuchamos?

Como osteópatas, no curamos. No acomodamos. No ajustamos. No ayu-
damos. No interpretamos. No reconocemos. No enseñamos. Solo estable-
cemos una conexión entre los pacientes y ellos mismos. Son los pacientes 
los que se reconocen, se interpretan, se enseñan, se acomodan, se ajustan, se 
ayudan y se curan.

La manera de conectar es escuchando.
No buscar lo que está mal, sino escuchar. No acomodar lo que está fuera 

de lugar, sino escoltar los procesos de los otros. No enseñar, sino aprender. No 
reconocer patrones genéricos, sino sentir la dinámica personal. No ajustar, sino 
ser testigo de una transformación que se desenvuelve frente a nuestros ojos.

La clave es la presencia, esa delgada superficie divisoria entre invadir y 
no estar. Escuchar es sencillamente estar presente. Es estar lo más posible 
tratando de ser lo menos posible; es estar solo para los demás.

La escucha es una ofrenda a la vez sólida y tenue, que sustenta y envuelve, 
desnuda y arropa.

Como osteópatas nos ofrecemos, nos quedamos, estamos, acompaña-
mos, abrigamos, sentimos.

Como osteópatas, antes que nada, escuchamos.

¿Qué escuchamos cuando decimos que 
escuchamos?

Escuchamos a nuestros pacientes. 
Escuchamos sus mundos interiores, los universos complejos que se crean 



Leandro Howlin

448

dentro suyo como una madeja de dolores actuales, actividades habituales, 
personalidad, historia clínica y familiar, ambiente social, convicciones, sen-
timientos, identidades.

Escuchamos lo que nuestros pacientes dicen y lo que no dicen. Escuchamos 
los estrépitos y los silencios. Escuchamos lo que quieren y lo que no quieren 
escuchar ellos mismos. 

Escuchamos y resonamos. Pero no buscamos ni escuchar ni resonar. Lo 
único que buscamos es estar. Y estando, escuchamos y resonamos.

Escuchamos a nuestros pacientes en todo.
Escuchamos sus gestos, sus palabras, sus tensiones, sus resistencias, sus 

significados, sus connotaciones. Escuchamos sus gritos enterrados, sus car-
cajadas fallidas, sus estilos motores, sus llantos engullidos, sus orgasmos 
silenciados, sus rugidos satisfechos. Escuchamos sus deseos inconclusos, sus 
miedos secretos, sus estrategias de protección, los dolores que los trastornan 
y los que no saben que tienen.

Escuchamos a nuestros pacientes cuando hablan y cuando no hablan, las 
cosas que expresan cuando no dicen nada y las cosas que no dicen cuando 
se expresan.

Los escuchamos cuando saben cosas que quisieran no saber. Los escu-
chamos cuando quieren ocultar que ocultan cosas. Los escuchamos cuando 
buscan lo que no quieren encontrar. Los escuchamos cuando aparentan una 
cosa y confiesan otra, y no son ninguna de las dos. Los escuchamos cuando 
no quieren saber lo que quieren.

Escuchamos suspiros chiquitos como el latido de un corazón de araña y 
truenos enormes que parecen quebrar todo el cielo.

Escuchamos todo eso que son nuestros pacientes, lo que los moldea, lo 
que los puebla, lo que los interpela, lo que los atraviesa.

¿Para qué escuchamos?

¿Para qué escuchamos los osteópatas?
Para entender a nuestros pacientes, claro. Para saber de dónde viene lo 

que les pasa, cómo lo procesaron sus cuerpos y en dónde pudo haberse alo-
jado alguna restricción. Para conocer sus políticas corporales, sus protocolos 
de respuesta, sus sistemas de seguridad autonómicos, sus estrategias de re-
cuperación. Para saber dónde se puede establecer un fulcrum que tutele el 
camino de vuelta a la salud.



449

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Pero no es eso solo.
Escuchamos porque la escucha es en sí misma una potencia de sanación.
La escucha es a la vez la más pasiva y la más activa de las actitudes.
La más pasiva, porque no hay que intencionar nada, ni siquiera poner 

una mínima intención en escuchar.
La más activa, porque la escucha es poderosa. La escucha se expande, 

prolifera, inunda, conecta, sustenta. La escucha exorciza, conjura, templa, 
despeja, regenera, resucita. La escucha transforma. 

Una masa informe de moléculas que vibran, se sacuden, se chocan y se 
desbaratan, se transforma en música cuando alguien escucha.

De la misma manera, toda persona cambia cuando se la escucha. El 
solo hecho de sentirse escuchado puede cambiar la forma de verse uno y al 
mundo. Sentirse escuchado borra mandatos, disipa culpas, encoge miedos. 
Sentirse escuchado es satori, nirvana, samadhi.

El regalo más precioso y auténtico que le podemos hacer a cualquier 
persona es escucharla.

Por eso escuchamos.
Por eso la escucha es la joya de la osteopatía.





451

Apéndice
Definición de osteopatía

Habíamos propuesto revisar la definición de “osteopatía”. Veamos si lo 
visto hasta ahora puede indicarnos alguna dirección.

Definición tentativa

Habíamos propuesto, a partir de definiciones existentes, una Definición 
Tentativa que no nos convencía. Era la siguiente:

La osteopatía es un arte y una ciencia de la salud que utiliza técnicas 
manuales para el diagnóstico y tratamiento de los problemas mecánicos del 
organismo y su influencia en la salud general.

Habíamos criticado algunas de sus ideas subyacentes, y entonces 
propusimos una

Definición Un Poco Menos Conciliadora, 
Aunque Todavía Tentativa

De acuerdo con dos o tres conceptos fundantes, habíamos elaborado el 
siguiente boceto de definición:

La osteopatía es una medicina que busca orientar a la persona hacia el 
funcionamiento de máximo bienestar posible a partir de modelos holísticos de 
diagnóstico y tratamiento.



Leandro Howlin

452

Por supuesto, esa definición es rudimentaria y poco específica. Con lo 
visto hasta ahora, podemos intentar algunas mejoras, y proponer una

Definición También Tentativa Pero Más 
Incluyente

Vamos a agregarle ahora la escucha, y también los tres cambios paradig-
máticos provocados por ella: el modelo de cuerpo como algo vivo y vivido, 
el principio de unidad del cuerpo, donde incluimos en el cuerpo a la mente 
y las emociones y el tipo nuevo de relación médico/paciente. Por ahora, 
quedaría así:

La osteopatía es una medicina manual que busca orientar a la persona ha-
cia el funcionamiento de máximo bienestar posible a partir de modelos holísticos, 
etiopáticos, autopoiéticos e idiográficos de diagnóstico y tratamiento, cuya herra-
mienta cardinal es la escucha, además de ser la base para una nueva concepción 
de la salud donde el cuerpo es visto como cuerpo vivo y vivido e incluye tanto los 
tejidos como la mente y las emociones, que organiza el entendimiento del paciente 
sobre la base de cadenas causales individuales y no según patologías genéricas 
definidas por conglomerados de síntomas evidentes, y donde la relación médico/
paciente es subjetiva, personal y basada en una conexión profunda.

Quitamos la idea de “problemas” y la restricción al campo de lo mecá-
nico, pusimos la escucha, agregamos las emociones, le dimos el toque ho-
lístico, y delineamos una concepción no mecanicista del concepto de salud.

No nos contentamos todavía. Faltan todavía muchas cosas para que po-
damos arribar a una

Definición Ideal

Creemos que quedan sin incluir aspectos que diferencian a la osteopatía 
y fundan su filosofía y su práctica. El diagnóstico se hace de una manera 
particular. El tratamiento también. La visión del cuerpo es distintiva. Los 
criterios de base para la evaluación son específicos. Se basa en una filosofía 
explícita que guía toda la praxis (al contrario de la medicina convencional 



453

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

que, aun teniendo cierta filosofía detrás, la mantiene oculta77).
Hacen falta más pesquisas, reflexiones y discusiones para completar 

nuestra definición. 

77	  La “filosofectomía” denunciada por Svenaeus (1999).



454

Fe de erratas

En las secciones II, III, V, VI, y también en algunas otras, hay algunos 
errores tipográficos, algunos sintácticos y varios conceptuales. La página 
237, por poner un ejemplo, es un muestrario de la abundancia y variabilidad 
del tipo de errores que suelo cometer. El lector seguramente habrá encon-
trado algunos de ellos a todo lo largo del libro, y yo lo insto a buscar los 
otros, sobre todo los errores conceptuales e ideológicos, y reemplazarlos con 
sus propias ideas y sentires. 

Sepa que todo escritor escribe desde su propia idiosincrasia, y que todo 
lector lee desde la suya, y que, al momento de confrontar ideas, la idiosin-
crasia del lector debe prevalecer.



455

Glosario e índice razonado

Acto: La ejecución de un cambio de estado (Ver también: Estado, Proceso). 
[Capítulo 4] 

Afinación somática: Herramienta terapéutica que induce en el paciente 
una exploración y reconocimiento consciente de su propio cuerpo, sobre 
todo en lo que se refiere a regiones que se encuentran inexploradas o diso-
ciadas. El objetivo de la afinación somática es mejorar la consciencia somá-
tica del paciente, ampliando la extensión, penetración y granularidad del es-
quema corporal propio. (Ver también: Consciencia somática). [Capítulo 11] 

Alolocalización: Localización topológica y espacial de los estímulos 
percibidos, según un marco de referencia cuyo origen es independiente del 
sujeto percipiente (Ver también: Egolocalización). [Capítulo 7] 

Alostasis:  Proceso a través del cual el cuerpo pronostica situaciones de 
exigencia o estrés inminentes y adopta una configuración fisiológica y psico-
lógica óptima para enfrentarlas. (Ver también: Homeostasis). [Capítulo 12]

Analógica: Tipo de representación que tiene cierta similitud con lo re-
presentado. Se utiliza sobre todo para la representación de magnitudes de 
variación continua mediante funciones de variación también continua. 

Anamnesis: El momento al inicio de una sesión médica donde el pa-
ciente narra su motivo de consulta, su historia clínica y sus antecedentes, 
orientado por preguntas dirigidas expuestas por el clínico. [Capítulo 12]

Atención: El acto de concentrar recursos de sensopercepción en los es-
tímulos más interesantes, de manera de procesarlos mentalmente con más 
dedicación que al resto. [Capítulo 7] 

Atención periférica: Capacidad de la consciencia de tener presentes, en 
segundo plano, estímulos que no están en el foco principal de la atención, 
pero pueden causar una interrupción atencional. [Capítulo 7] 

Autopoiesis: La capacidad de un sistema organizado (por ejemplo, un 
organismo) de realizar, transformar, sustituir, destruir, reparar y regenerar 
continuamente la red de estructuras y procesos que lo constituyen, creándose 



Leandro Howlin

456

a sí mismo de manera continua, con el objeto de preservar su supervivencia, 
autonomía e identidad. La facultad de autopoiesis es lo que diferencia a un ser 
vivo de una entidad sin vida. [Capítulo 6] 

Autotélico: Dícese de cualquier esfuerzo o actividad que encuentra fin 
en sí mismo. [Capítulo 15] 

Binarización: Interpretación digital de una variable continua en solo 
dos estados, que produce una representación incompleta al reconocer solo 
dos de todos los valores posibles. (Ver también: Rasterización y Polarización).  

Causa/Efecto: Relación de causalidad en que el antecedente (la causa) 
aporta la energía que produce el consecuente (el efecto). (Ver también: Es-
tímulo/Respuesta). 

Ceguera inatencional: Fenómeno producido cuando ciertos elementos 
incluidos dentro del espacio atencional no son incorporados en la consciencia. 
[Capítulo 7] 

Centro: Punto topográfico del cuerpo humano que representa el centro 
de las esferas de identidad, y desde el cual se planifican y evalúan los movi-
mientos corporales. [Capítulo 11] 

Cognición: En el contexto de este trabajo, la tercera fase de la senso-
percepción, luego de la sensación y la percepción. La fase en la que los estí-
mulos egolocalizados e identificados en las fases anteriores son analizados 
en sus relaciones entre ellos y con el entorno, sobre todo en relaciones de 
causalidad. Es donde sucede el “whence and whither processing”. (Ver también: 
Sensación y Percepción). [Capítulo 13]

Consciencia: Conocimiento de que algo sucede o existe. Según Freud: 
“órgano sensorial para la percepción de cualidades psíquicas”.

Consciencia somática: El conocimiento intero y propioceptivo del pro-
pio cuerpo, tanto en sus aspectos persistentes (cómo soy) como en los cir-
cunstanciales (cómo estoy). Está definida por los grados de extensión, pene-
tración y granularidad del esquema corporal propio. (Ver también: Afinación 
somática). [Capítulo 11] 

Cuerpo: La estructura física y material del ser humano. [Introducción]
Digital: Tipo de representación cuya relación con lo representado es 

arbitraria y convencional. Se utiliza sobre todo para la representación de 
magnitudes de variación continua mediante secuencias de valores discretos. 

Digitalización: Representación de una cantidad continua según varia-
bles discretas que poseen un número finito de valores posibles.

Discriminar: Administrar la atención y el foco para evitar que un estí-
mulo sensado ingrese en la percepción. [Capítulo 6] 

Disfunción: Funcionamiento anormal del organismo. 



457

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Disfunción compensatoria: Cualquier disfunción que se origina como 
intento de minimizar los efectos de otra disfunción. (Ver también: Disfun-
ción Primaria). [Capítulo 12] 

Disfunción primaria: Cualquier disfunción que se origina por un acon-
tecimiento u objeto externo al organismo. (Ver también: Disfunción Com-
pensatoria). [Capítulo 12] 

Distal: Forma de referenciar, de entre dos o más entidades, la que está 
más lejana del egocentro (Ver también: Proximal).  [Capítulo 3] 

Egocentro: Marco de referencia donde se localizan las entidades senso-
percibidas, cuyo origen es el sujeto percipiente. [Capítulo 3] 

Egolocalización: Localización topológica y espacial de los estímulos per-
cibidos, según un marco de referencia cuyo origen es el sujeto percipiente. 
[Capítulo 7] 

Empatía: Modo de intencionalidad que permite acceder a la experiencia 
subjetiva de otra persona, con la conciencia de que la experiencia del otro 
es diferente a la propia. Es decir, la capacidad de ponerse en lugar del otro, 
de manera de percibir sus sensaciones y emociones desde su punto de vista 
particular para poder entenderlas como si uno fuera la otra persona, aunque 
sin llegar a confundir identidades.  [Capítulo 18] 

Encapsulación de conocimientos: Efecto del aprendizaje que consiste 
en tomar un conjunto de conceptos de bajo nivel y tratarlos como una sola 
entidad de alto nivel, de manera de operar directamente sobre sus propie-
dades y métodos exteriores como una caja negra, sin considerar el compor-
tamiento de las partes.  [Capítulo 13] 

Entidad: Una entidad es algo que existe y que es identificable. Para 
que algo sea considerado una entidad debe cumplir dos condiciones: po-
seer cierta unidad intrínseca (debe poder ser considerada una sola cosa) 
y mostrar algún rasgo que la diferencia del entorno. Un montón de sal 
metido en otro montón de sal más grande no es una entidad, a menos 
que detente alguna diferencia con el resto. Por ejemplo, un montón de 
sal húmeda metido en otro montón de sal seca sí podría considerarse 
una entidad. En general, una entidad es cualquier ente al que le podría 
asignar una etiqueta que lo identifique. En el ejemplo dado, si yo digo «el 
montón de azúcar húmeda”, quien me oye puede deducir a qué me refiero. 
[Capítulo 9]. 

Escuchar: En sentido genérico, prestar atención a lo que otro dice. En el 
sentido restringido adoptado en este trabajo, percibir fenómenos internos al 
cuerpo de otra persona a través del contacto con las manos. [Introducción]. 

Esquema corporal: La representación mental que tenemos sobre nuestro 



Leandro Howlin

458

cuerpo, como totalidad y como conjunto de partes relacionadas, incluyendo 
de cada uno de ellos su constitución, su estado actual, sus potencialidades y su 
relación con el entorno. [Capítulo 10] 

Estado: El estado de una entidad es un constructo gnoseológico que 
agrupa una serie de características internas que no cambian durante un pe-
ríodo de tiempo, asignándoles una teleología común. (Ver también: Acto, 
Proceso). [Capítulo 4] 

Estado alterado de consciencia: cambio transitorio en el patrón general 
de la experiencia subjetiva, de modo que el individuo reconoce o supone que 
su funcionamiento mental es claramente diferente de su estado habitual de 
consciencia. [Capítulo 15]

Estímulo distal: El estímulo distal, por oposición al estímulo proximal, 
es la entidad real que da origen a los estímulos perceptivos que llegan a los 
órganos de mis sentidos. Ejemplo: en la percepción visual de un árbol, el 
estímulo proximal es la luz que impacta mi retina, mientras que el estímulo 
distal es el árbol mismo en el que la luz se refleja. (Ver también: Estímulo 
proximal).  [Capítulo 3] 

Estímulo proximal: El estímulo proximal, por oposición al estímulo 
distal, es el estímulo perceptivo que llega a los órganos de mis sentidos. 
Ejemplo: en la percepción visual de un árbol, el estímulo proximal es la luz 
que impacta mi retina, mientras que el estímulo distal es el árbol mismo en 
el que la luz se refleja. (Ver también: Estímulo distal).  [Capítulo 3] 

Estímulo/Respuesta: Relación de causalidad en que el antecedente (el 
estímulo) no aporta la energía necesaria para que se produzca el consecuente 
(la respuesta), sino solo la información necesaria para que el consecuente ac-
tive, utilizando su propia energía, un resultado. (Ver también: Causa/Efecto). 

Estocástico: Cualquier proceso que incluye una variable aleatoria y un 
proceso selectivo. El proceso selectivo determina qué resultados aleatorios 
perduran. La selección natural es el mejor ejemplo de proceso estocástico. 

Exteroceptores: Sensores del organismo que recogen estímulos prove-
nientes del exterior. Son los órganos de los sentidos: ojos, oídos, papilas gus-
tativas, nariz, y todos los sensores ubicados en la piel (mecanorreceptores, 
termorreceptores, quimiorreceptores, etc.). [Capítulo 4] 

Flow: Estado alterado de consciencia que sucede cuando uno concentra 
su atención de forma absoluta en la tarea presente. [Capítulo 15]

Fluido: Cualquier sustancia que tiende a adaptarse a la forma de su 
contenedor. En particular, los líquidos y los gases. [Capítulo 6] 

Foco: Punto o región espacial sobre el que se concentra la atención. 
[Capítulo 17]



459

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Fulcrum: El punto de apoyo de una palanca. Dentro del corpus os-
teopático, se utiliza en sentido metafórico para señalar cualquier proceso en  
que una entidad facilita el movimiento de otras sin añadir la fuerza propia 
al ecosistema cinético. [Capítulo 5] 

Fusión somática: Fenómeno sensoperceptivo por el cual dos personas 
superponen sus esquemas corporales, percibiendo cada uno el esquema cor-
poral del otro como una extensión del propio. [Capítulo 11] 

Haptisfera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que indica las 
regiones espaciales que fueron propiosensadas recientemente, en esta mis-
ma instancia de percepción. Definición alternativa, más técnica: La esfera 
configurada por las estelas mnemónicas de los movimientos y percepciones 
hápticas en la propiosfera. (Ver también: Kinesfera, Propiosfera y Somosfera). 
[Capítulo 11] 

Heurístico: Procesamiento que emplea un método práctico para lograr un 
resultado, sin garantizar que el resultado sea óptimo, perfecto o racional. Los 
métodos heurísticos priorizan la eficiencia por sobre la eficacia. [Capítulo 7] 

Holístico: En filosofía, todo paradigma filosófico caracterizado por la 
creencia de que las partes de algo están íntimamente interconectadas, y que 
solo pueden ser explicadas adecuadamente en referencia al todo. En medi-
cina, todo paradigma médico caracterizado por el tratamiento de la persona 
en su totalidad, teniendo en cuenta los factores físicos, mentales y sociales, 
en lugar de solo los síntomas de una enfermedad. [Capítulo 19]

Homeostasis: La capacidad de los organismos de mantener una con-
dición interna estable gracias a mecanismos de retroalimentación negati-
va que monitorean y regulan continuamente diversas variables fisiológicas. 
(Ver también: Alostasis). [Capítulo 12]

Hórmesis: Fenómeno por el cual un mismo agente provoca distintas 
respuestas según la dosificación. En general, se considera hormético a toda 
sustancia o factor ambiental que produce estimulación o efectos beneficio-
sos a dosis bajas, e inhibición o efectos tóxicos a dosis altas. 

Inducción: (1) En sentido lógico, inferencia de una conclusión general 
a partir de premisas particulares. Ejemplo: 

Miguel se comió una tortilla y tuvo malestares estomacales. 
Gabriel también se comió una tortilla y tuvo malestares estomacales. 
Por tanto, la tortilla provoca malestares estomacales. 
(2) En sentido de terapia manual, procedimiento terapéutico que influye 

sobre una estructura anatómica con el objetivo de lograr un efecto o una 
respuesta, sin adicionar energía cinética. 

Intención: Determinación mental de lograr un resultado. [Capítulo 17]



Leandro Howlin

460

Interfaz: Superficie que forma el lugar de encuentro entre dos regio-
nes. En cibernética, adopta un significado especial: aquellos límites de los 
sistemas abiertos en los que se produce intercambio de información con el 
entorno o con otras entidades.

Interoceptores: Sensores que se ubican en el interior del cuerpo y que 
proveen al cerebro de información sobre el estado de órganos y otras estruc-
turas anatómicas, o de la fisiología en general. (Ver también: Exteroceptores 
y Propioceptores). [Capítulo 4] 

Interrupción atencional: Solicitud de procesamiento cognitivo de un 
elemento que no estaba en el foco central de la atención. [Capítulo 7] 

Intuición: Facultad de conseguir conocimiento directo sin inferencia o 
pensamiento racional consciente. [Capítulo 7] 

Juicio analítico: Proposición en que el predicado está incluido en el 
sujeto. Su valor de verdad puede deducirse con solo saber el significado de 
los términos constituyentes. No aporta información nueva sobre el asunto 
referido, sino que lo explica. Descomposición de un todo en partes. (Cfr. 
Juicio Sintético). 

Juicio sintético: Proposición en que el predicado no está incluido en el 
sujeto. Su valor de verdad no puede deducirse con solo saber el significado 
de los términos constituyentes, sino que es necesario un agregado de in-
formación empírica. Aportan información nueva sobre el asunto referido. 
Recomposición de partes en un todo. (Ver también: Juicio Analítico). 

Kinesfera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que indica las 
regiones espaciales que pueden ser alcanzadas con solo extender los miem-
bros. (Ver también: Haptisfera, Propiosfera y Somosfera). [Capítulo 11] 

Kōan: Un kōan es un tipo de microrrelato utilizado en la práctica zen 
para transmitir algún conocimiento. Si bien hay variaciones, la estructura 
narrativa típica es la siguiente:

- Un discípulo le hace una pregunta a su maestro, sobre algún tema tras-
cendente (la felicidad, la valentía, etc.).

- El maestro responde de manera desconcertante o ilógica. Muchas ve-
ces, la respuesta no es oral, sino una acción.

Ejemplo: Un monje vio una tortuga en el jardín del monasterio y le pre-
guntó al maestro: «Todos los seres cubren sus huesos con carne y piel. ¿Por 
qué este ser cubre su carne y piel con huesos?”. El Maestro se quitó una de 
sus sandalias y la puso sobre la tortuga. [Capítulo 2] 

Mapa mereológico: Conjunto organizado de información en memo-
ria que permite predecir, gracias a reconocimiento de patrones, relaciones  
 



461

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

mereológicas entre las entidades percibidas, y que completa (o suplanta, 
en caso de encapsulación) al procesamiento deductivo. (Ver también: Mapa 
Ontológico y Mapa Topológico). [Capítulo 13] 

Mapa ontológico: Conjunto organizado de información en memoria 
que permite predecir, gracias a reconocimiento de patrones, la unidad e 
identidad de entidades a partir de estímulos recibidos, y que completa (o 
suplanta) al procesamiento deductivo. (Ver también: Mapa Mereológico y 
Mapa Topológico). [Capítulo 9] 

Mapa topológico: Conjunto organizado de información en memoria 
que permite predecir, gracias a reconocimiento de patrones, relaciones de 
ubicación entre los estímulos recibidos, y que completa (o suplanta) al pro-
cesamiento deductivo. (Ver también: Mapa Ontológico y Mapa Mereológi-
co). [Capítulo 7] 

Mapas prenoéticos: Conjunto organizado de información en memoria 
que acelera y potencia, gracias a predicción y penetración enactiva, los pro-
cesos de sensopercepción.  [Capítulo 13] 

Memoria declarativa: Memoria almacenada en forma de proposiciones 
a las que se les puede asignar un valor de verdadero/falso. Es una memoria 
simbólica. (Ver también: Memoria Procedimental). [Introducción] 

Memoria explícita: Memoria cuya recuperación requiere un esfuerzo 
intelectual y consciente. (Ver también: Memoria Implícita). [Capítulo 14]

Memoria implícita: Memoria cuya recuperación se produce de manera 
inconsciente y sin esfuerzo. (Ver también: Memoria Explícita). [Capítulo 14]

Memoria procedimental: Memoria almacenada en forma de proce-
dimientos, que no responden a las categorías de verdadero/falso. Es una 
memoria asimbólica. (Ver también: Memoria Declarativa). [Introducción] 

Modos alostáticos: Las distintas configuraciones fisiológicas que pre-
paran al cuerpo para cierto comportamiento próximo pronosticado. (Ver 
también: Alostasis). [Capítulo 6]

Motilidad: La capacidad de movimiento inherente de una estructura 
anatómica. (Ver también: Movilidad). [Capítulo 6] 

Movilidad: La capacidad de movimiento de una estructura anatómica 
cuyo origen motor proviene de otras estructuras. (Ver también: Motilidad). 
[Capítulo 6] 

Ontogenia: El proceso de desarrollo del individuo, determinado por el 
anteproyecto embriológico más los cambios estructurales impuestos por el 
entorno. El proceso por el cual un genotipo deviene un fenotipo.

Osteopatía: Ver Apéndice.



Leandro Howlin

462

Paralaje: La apariencia de movimiento en los objetos observados que se 
crea cuando el ojo del observador se mueve con respecto a ellos. [Capítulo 10]

Patrón: Un agregado cuyos miembros están dispuestos de tal manera 
que pueden especificarse de manera económica. Cinco puntos dispuestos 
en un quincunce (como en un dado) son más económicos de describir que 
cinco puntos dispersos al azar y, por lo tanto, se pueden comunicar o reco-
nocer de manera más eficiente.

Penetración cognitiva: Influencia de factores cognitivos en aspectos 
sensoriales de la percepción. En sentido restringido, procesamientos men-
tales inconscientes que catalogan o completan los estímulos percibidos. En 
sentido ampliado, la posibilidad de que las experiencias perceptuales sean 
influidas por creencias, expectativas, emociones u otros estados mentales 
anteriores. [Capítulo 13] 

Penetración enactiva: La unión de las penetraciones cognitiva y somá-
tica. Influencia de factores corporales y cognitivos en la sensopercepción. 
[Capítulo 13] 

Penetración somática: Influencia de factores corporales en aspectos 
mentales de la cognición o de la sensopercepción. Información interocepti-
va que orienta o predispone a los pensamientos conscientes. [Capítulo 13] 

Percepción: En el contexto de este trabajo, la segunda fase de la sen-
sopercepción, entre la sensación y la cognición. La fase en la que, a partir 
de los estímulos egolocalizados en la sensación, se determinan entida-
des (identificación) y desviaciones de lo esperado (atencionalización). Es 
donde sucede el “what processing”. (Ver también: Sensación y Cognición). 
[Capítulo 9] 

Percibir: Obtener información acerca de aspectos físicos (ya sea del 
mundo circundante o del propio cuerpo) mediante sensores anatómicos. 
[Capítulo 9] 

Plano: Estructura anatómica que constituye una unidad tisular desarro-
llada a una misma profundidad respecto de la piel. [Capítulo 5] 

Polarización: Interpretación digital de una variable continua en solo 
dos estados, que produce una representación tergiversada al atribuir a los 
extremos todos los valores intermedios. (Ver también: Rasterización y Bi-
narización).  

Prenoético: Dícese de todo aspecto de la estructura de la conciencia que 
no entra en el contenido fenoménico de la experiencia de manera explícita. 
Es decir, un proceso o una entidad que tiene algún rol en la constitución de 
la consciencia, pero que no es en sí mismo consciente. [Capítulo 13] 



463

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Presencia: Existir aquí y ahora. En la relación con otro, el punto de ba-
lance entre invadir y no estar. [Capítulo 18]

Proceso: Secuencia diacrónica de cambios de características atómicas de 
una entidad, tal que cada uno de esos cambios es causa o consecuencia de 
los otros, y cuya finalidad o resultado es el pasaje de un estado a otro. (Ver 
también: Acto, Estado). [Capítulo 4] 

Propiedades emergentes: Aquellas que aparecen solo cuando las entida-
des se aglutinan en un conjunto, y, por tanto, no se derivan de las propiedades 
de las partes. Existen conjuntos de los que se dice que el todo es más que la 
suma de sus partes; las propiedades de este tipo de entidades son las propieda-
des de las partes más las propiedades emergentes. Ejemplo: la propiedad del 
agua de ser líquida es una propiedad emergente, porque tanto el hidrógeno 
como el oxígeno son gases. La propiedad “liquidez” aparece cuando dos áto-
mos de hidrógeno y uno de oxígeno se juntan y forman una molécula de agua.

Propioceptores: sensores ubicados en las articulaciones y en el aparato 
vestibular, que proveen al cerebro de información espacial acerca del estado, 
posición y movimiento relativo de las distintas partes del cuerpo. (Ver tam-
bién: Exteroceptores e Interoceptores). [Capítulo 4] 

Propiosfera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que indica 
los límites de la identidad corporal ampliada. Sus límites están marcados 
por la epidermis más los objetos mediadores reclutados. (Ver también: Hap-
tisfera, Kinesfera y Somosfera). [Capítulo 11] 

Proximal: Forma de referenciar, de entre dos o más entidades, la que está 
más cercana al egocentro (Ver también: Distal).  [Capítulo 3] 

Proyectar: En el contexto de este trabajo, llevar la atención a un plano 
del cuerpo al que no se tiene acceso directo, sino por medio de tejidos me-
diadores reclutados como extensión de los sensores. (Ver también: Reclutar 
y Tejidos Mediadores). [Capítulo 6] 

Rasterización: Representación de una variable continua en base a una 
serie de valores discretos, adjudicando los valores no representables al valor 
más cercano. 

Reclutar: Hacer que un objeto o sustancia ajena a mí funcione como 
extensión táctil de mis sensores corporales. (Ver también: Proyectar y Tejidos 
Mediadores). [Capítulo 6] 

Retroalimentación: Mecanismo que utiliza información del resultado 
del funcionamiento anterior para ajustar el mecanismo que rige el funcio-
namiento futuro, lo que permite correcciones que suelen estar dirigidas a un 
objetivo. [Capítulo 13] 



Leandro Howlin

464

 Retroalimentación negativa: Mecanismo de retroalimentación que 
sensa una variable interna a un entorno, de manera de disminuir el valor de 
esa variable si esta pasa de cierto umbral o se aleja de un rango de valores 
óptimos. El objetivo de este mecanismo suele ser la estabilidad. Un termos-
tato es un ejemplo clásico de retroalimentación negativa. [Capítulo 15] 

Retroalimentación positiva: Mecanismo de retroalimentación que 
sensa una variable interna a un entorno, de manera de aumentar aún más el 
valor de esa variable si esta se acerca o se aleja de ciertos valores de control, 
generando una escalada progresiva y continua. El objetivo de este meca-
nismo suele ser forzar el sistema hacia un estado nuevo, que muchas veces 
puede ser un colapso o una división. Un ejemplo es el proceso de coagu-
lación de la sangre. El tejido lesionado libera señales químicas que activan 
las plaquetas en la sangre. Una plaqueta activada libera sustancias químicas 
para activar más plaquetas, provocando una cascada rápida y la formación 
de un coágulo de sangre. [Capítulo 15] 

Sensación: En el contexto de este trabajo, la primera fase de la sen-
sopercepción, previa a la percepción y la cognición. La fase en la que los 
estímulos recibidos mediante los sensores corporales son convertidos a im-
pulsos nerviosos (transducción) y localizados tridimensionalmente (Somo-
localización). Es donde sucede el “where processing”. (Ver también: Percep-
ción y Cognición). [Capítulo 7] 

Sensopercepción: Proceso que incluye la captación y procesamiento de 
estímulos, con el objeto de recibir información acerca del mundo externo o 
el estado del organismo. [Capítulo 4]

Simpatizar: En sentido genérico, que dos personas (o seres vivos) sien-
tan cierta inclinación afectiva entre sí. En otro sentido genérico, relacionar 
dos sistemas de manera que la acción de uno induzca el mismo comporta-
miento en el otro. En el sentido restringido adoptado en El Cuerpo y La 
Escucha, el primer momento de la escucha, en la que se sientan las bases 
para la disponibilidad tanto del paciente como del terapeuta. [Capítulo 16] 

Sincretizar: En sentido genérico, combinar diferentes principios o 
prácticas filosóficas, religiosas o culturales. En sentido restringido, el cuarto 
momento de la escucha, en la que el terapeuta recibe información indiscri-
minada y cruda del paciente. [Capítulo 16] 

Sincronizar: En sentido genérico, hacer que dos procesos sucedan al 
mismo tiempo, ritmo y velocidad. En sentido restringido, el tercer momen-
to de la escucha, en la que se establece una comunión temporal y rítmica 
entre paciente y terapeuta. [Capítulo 16] 

Sinestesia: Experimentar sensaciones correspondientes a uno de los  
 



465

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

sentidos según otro de ellos, como cuando la percepción de determinado 
sonido induce la visualización de determinado color. [Capítulo 10] 

Sintetizar: En sentido genérico, crear una entidad compleja combinan-
do partes o elementos. En sentido restringido, el quinto momento de la 
escucha, en la que la información recibida cobra sentido en tanto unidad 
estructural y en relación con el entorno. [Capítulo 16] 

Sintonizar: En sentido genérico, establecer una comunicación en la 
misma frecuencia que otra entidad. En sentido restringido, el segundo mo-
mento de la escucha, en la que se establece un canal de comunicación entre 
el paciente y el terapeuta. [Capítulo 16] 

Sistema 1: Uno de los dos modos de procesamiento de información 
postulados por Kahneman (2003). Se corresponde vagamente a lo que se 
conoce como intuición o inducción. Utiliza procesos heurísticos, rápidos, 
legitimados por experiencia material. [Capítulo 7] 

Sistema 2: Uno de los dos modos de procesamiento de información 
postulados por Kahneman (2003). Se corresponde vagamente a lo que se 
conoce como deducción o análisis. Utiliza procesos deductivos, lentos, legi-
timados por reglas formales. [Capítulo 7] 

Soma: El cuerpo tal como es visto desde dentro. El cuerpo vivido y ha-
bitado. [Capítulo 10] 

Somosfera: Esfera imaginaria que rodea a un individuo y que indica los 
límites de la identidad corporal persistente, es decir, que no varía con los 
movimientos o los contactos. Está delimitada por la epidermis. (Ver tam-
bién: Haptisfera, Kinesfera y Propiosfera). [Capítulo 11] 

Tejidos mediadores: En la proyección, cuando el terapeuta intenta per-
cibir el estado de tejidos a los que no tiene acceso directo, los tejidos media-
dores son todos aquellos que se encuentran interpuestos entre la estructura 
que se está intentando sentir y los sensores propios del cuerpo del tera-
peuta, y que por el mismo proceso de proyección pasan a funcionar como 
una extensión de esos mismos sensores. (Ver también: Proyectar y Reclutar). 
[Capítulo 6] 

Transducción: Pasaje de una forma de energía a otra. En particular, 
en el proceso de percepción, la conversión de la energía captada por los 
órganos de los sentidos en una señal neuronal que puede transmitirse a una 
región encefálica de procesamiento. [Capítulo 7]

What processing: Parte del proceso de sensopercepción que se ocupa 
de determinar entidades e identidades a partir de las características de los 
estímulos atómicos captados y su localización espacial. [Capítulo 7] 



Leandro Howlin

466

Where processing: Parte del proceso de sensopercepción que se ocupa 
de asignar una localización espacial a los estímulos adimensionales capta-
dos. [Capítulo 7] 



467

Bibliografía

Ader, Robert (1995). Psychoneuroimmunology. Biomedicine 
& Pharmacotherapy, 49(10), 473. https://doi.org/10.1016/0753-
3322(96)82695-3. [En: Capítulo 3 – El Tacto]

Alexander, Franz (1965). Psychosomatic Medicine: Its Principles and 
Applications. W. W. Norton & Company. [En: Capítulo 3 – El Tacto]

Armstrong, David M. (1962). Bodily sensations. Routledge and Kegan 
Paul. [En: Capítulo 3 – El tacto]

Badcock, P. B., Friston, K. J., & Ramstead, M. J. (2019). The 
hierarchically mechanistic mind: A free-energy formulation of the human 
psyche. Physics of Life Reviews, 31, 104–121. https://doi.org/10.1016/j.
plrev.2018.10.002 [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Bakal, Donald (2001). Minding the Body: Clinical Uses of Somatic 
Awareness. The Guilford Press. 

Banton, A. L. (2019). Making Sense of Cranial Osteopathy: An 
Interpretative Phenomenological Analysis. Thesis submitted to the University 
of Bedfordshire Institute of Health Research.

Barbey, A. K. and Barsalou, L. W. (2009). Reasoning and problem 
solving: Models. In L.R. Squire (Eds), Encyclopedia of Neuroscience (pp 35-
43). Oxford: Academic Press. 

Barral, Jean-Pierre, & Mercier, P. (2006). Visceral Manipulation. 
Eastland Press.

Barrett, L. F. (2017).  How emotions are made: The secret life of the 
brain. Houghton Mifflin Harcourt. 

Bateson, Gregory (1972). Steps to an Ecology of Mind. Chandler 
Publishing Company. [En: Capítulo 12 – La cadena etiológica]

Becker, R. (1963). Diagnostic touch (part 1). Yearbook of the Academy of 
Applied Osteopathy, Newark, OH [En: Capítulo 17 – Factores y aptitudes 
individuales]

Becker, R. (1964). Diagnostic touch (part 2). Yearbook of the Academy of 



Leandro Howlin

468

Applied Osteopathy, Newark, OH. [En: Capítulo 17 – Factores y aptitudes 
individuales]

Becker, R. (1965). Diagnostic touch (part 3). Yearbook of the Academy of 
Applied Osteopathy, Newark, OH. [En: Capítulo 18 – Factores y protocolos 
relacionales]

Becker, R. (1979) Motion: The Key to Diagnosis and Treatment, 
en Brooks, R.E., Life in motion: The osteopathic vision of Rollin E. Becker, 
D.O. Portland, OR: Stillness Press. [En: Capítulo 6 – Doce niveles de 
sensopercepción]

Becker, R. (1997) Life in motion: The osteopathic vision of Rollin E. Becker, 
D.O. Edited by R.E. Brooks. Portland, OR: Stillness Press.

Becker, R. (2000) The stillness of life: the osteopathic philosophy of Rollin E. 
Becker, D.O. Edited by R.E. Brooks: Portland, OR: Stillness Press.

Berridge, K. C. (2007). The debate over dopamine’s role in reward: The 
case for incentive salience. Psychopharmacology, 191, 391-431.

Berridge, K. C. (2009). Wanting and liking: Observations from the 
neuroscience and psychology laboratory. Inquiry, 52, 378-398.

Berridge, K. C. & Kringelbach, M. L. (2011). Building a neuroscience 
of pleasure and well-being. Psychology of Well-Being, 1(1),1-3.

Bonnefon, Jean-François (2018). The pros and cons of identifying 
critical thinking with system 2 processing. Topoi 37 (1):113–119. [En: 
Capítulo 7 – La fase de sensación]

Bower, M. & Gallagher, S. (2016). Bodily Affects as Prenoetic Elements 
in Enactive Perception. Phenomenology and Mind, (4), 78-93. https://doi.
org/10.13128/Phe_Mi-19591. [En: Capítulo 13 – La fase de cognición]

Broadwell, Martin (1969). Teaching For Learning (XVI), The Gospel 
Guardian, Vol 20, No 41, 1969.

Carraccio, C. L., Benson, B. J., Nixon, L. J., & Derstine, P. L. (2008). 
From the Educational Bench to the Clinical Bedside: Translating the 
Dreyfus Developmental Model to the Learning of Clinical Skills. Academic 
Medicine, 83(8), 761–767. doi:10.1097/acm.0b013e31817eb632 

Case, K., Harrison, K., & Roskell, C. (2000). Differences in the clinical 
reasoning process of expert and novice cardiorespiratory physiotherapists. 
Physiotherapy, 86(1), 14-21.

Cassell, Eric (1986). The Nature of Suffering and the Goals of Medicine. 
New York: Oxford University Press.

Chaitow, L. (1997). Palpation skills: Assessment and diagnosis through 
touch. New York: Churchill Livingstone. [En: Introducción]



469

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Chan, J. S., & Newell, F. N. (2008). Behavioral evidence for task 
dependent “what” versus “where” processing within and across modalities. 
Perception & Psychophysics, 70, 36-49. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Chödrön, Pema (2018). The Places That Scare You: A Guide to Fearlessness 
in Difficult Times (Deckled Edge). Shambhala. [En: Capítulo 19 – La escucha 
y los principios de la osteopatía]

Classen, C. (2012). The Deepest Sense. University of Illinois Press.
Classen, C. (2020). The Book of Touch. Routledge.
Coderre, S., Mandin, H., Harasym, P. H., & Fick, G. H. (2003). 

Diagnostic reasoning strategies and diagnostic success. Medical Education, 
37, 695-703.

Cohen, Bonnie Bainbridge (2017). An introduction to body-mind 
centering. Link: https://www. bodymindcentering. com/files/an_intro_to_
body-mind_centering.pdf. [En: Capítulo 10 – Sinestesia y Soma]

Cohen, Don (1996). An Introduction to Craniosacral Therapy: Anatomy, 
Function, and Treatment. North Atlantic Books. [En: Capítulo 2 – La 
Osteopatía y la escucha]

Craig, A.D. (2002). How do you feel? Interoception: the sense of 
the physiological condition of the body. Nat.Rev.Neurosci. 3, 655–666. 
doi:10.1038/nrn894

Craig, A. D. (2003). Interoception: the sense of the physiological 
condition of the body. Current Opinion in Neurobiology, 13(4), 500–505. 
https://doi.org/10.1016/s0959-4388(03)00090-4. [En: Capítulo 4 – La 
sensopercepción]

Craig, A.D. (2009). How do you feel - now? The anterior insula 
and human awareness. Nature Reviews. Neuroscience, 10(1), 59-70. 
doi:10.1038/nrn2555

Craig, A. D. (2014). How Do You Feel?: An Interoceptive Moment with 
Your Neurobiological Self. Princeton University Press. [En: Capítulo 4 – La 
sensopercepción]

Cristophe, A., Jollien, A. y Ricard, M. (2014). Tres amigos en busca de 
la sabiduría. Buenos Aires: Urano. [En: Capítulo 18 – Factores y protocolos 
relacionales]

Croskerry, Pat (2009). Clinical cognition and diagnostic error: 
applications of a dual process model of reasoning. Advances in Health 
Sciences Education, 14(S1), 27–35. doi:10.1007/s10459-009-9182-2. 

Csikszentmihalyi, M. (1990). Flow: The Psychology of Optimal Experience. 
New York: Harper & Row.



Leandro Howlin

470

Csikszentmihalyi, M. (1997). Finding Flow: The Psychology of 
Engagement with Everyday Life. New York: Basic Books.

Csikszentmihalyi, M, Abuhamdeh S, Nakamura J (2005). “Flow”. 
In Elliot A (ed.). Handbook of Competence and Motivation. New York: The 
Guilford Press. pp. 598–698.

D’Alessandro, G., Cerritelli, F., & Cortelli, P. (2016). Sensitization 
and Interoception as Key Neurological Concepts in Osteopathy and 
Other Manual Medicines. Frontiers in Neuroscience, 10, 100. https://doi.
org/10.3389/fnins.2016.00100. [En: Capítulo 14 – La sensopercepción 
como prenoesis]

Damasio, A. (1994). Descartes’ Error. New York: Putnam.
Day,  T.  A.  (2005).  Defining  stress  as  a  prelude  to  mapping  

its  neurocircuitry:  no  help  from allostasis. Progress in Neuro-
Psychopharmacology and Biological Psychiatry, 29(8), 1195-1200.

Descartes, René (1637). Discurso del Método. CreateSpace Independent 
Publishing Platform. [En: Capítulo 3 – El tacto]

Descartes, René (1641). Meditaciones Metafísicas. CreateSpace 
Independent Publishing Platform. [En: Capítulo 3 – El tacto]

Doyle, J. R., & Bottomley, P. A. (2011). Mixed messages in brand 
names: Separating the impacts of letter shape from sound symbolism. 
Psychology & Marketing, 28(7), 749–762. https://doi.org/10.1002/
mar.20410. [En: Capítulo 1 – La fase de percepción]

Dreyfus, S.E. & Dreyfus, Hubert. (1980). A Five-Stage Model 
of the Mental Activities Involved in Directed Skill Acquisition. 
Distribution. 22.

Dreyfus H. & Dreyfus S. (1986) Mind Over Machine. New York, NY: 
Free Press.

Dreyfus, S. E. (2004). The Five-Stage Model of Adult Skill 
Acquisition. Bulletin of Science, Technology & Society, 24(3), 177–181. 
doi:10.1177/0270467604264992 

Dreyfus, S. E. (2014). System 0: The overlooked explanation of expert 
intuition. Chapter 2 in M. Sinclair (ed.), Handbook of Research Methods on 
Intuition. Edward Elgar Publishers, Cheltenham.

Eco, Umberto (1964). Apocalittici e integrati: comunicazioni di massa e 
teorie della cultura di massa. Milano, Bompiani. 

Elstein, A. S. (2009). Thinking about diagnostic thinking: A 30-year 
perspective. Advances in Health Sciences Education, 14(1), 7-18.

Engel, GL (1977). The need for a new medical model: a challenge for 



471

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

biomedicine. Science 1977; 196: 129–136.
Esteves, J. E., & Spence, C. (2014). Developing competence in 

diagnostic palpation: Perspectives from neuroscience and education. 
International Journal of Osteopathic Medicine, 17(1), 52–60. doi:10.1016/j.
ijosm.2013.07.001 

Eva, K. W. (2005). What every teacher needs to know about clinical 
reasoning. Medical Education, 39(1), 98-106.

Evans, Jonathan S. (2008). Dual-processing accounts of reasoning, 
judgment, and social cognition. Annu Rev Psychol, 59, 255-78. [En: 
Capítulo 7 – La fase de sensación]

Farthing, G. W. (1992). The psychology of consciousness. Prentice-Hall, 
Inc. [En: Capítulo 15 - La escucha como estado alterado de consciencia]

Feldenkrais, Moshe (1972). Awareness Through Movement: Easy-
to-Do Health Exercises to Improve Your Posture, Vision, Imagination, and 
Personal Awareness. HarperOne. 

Feldenkrais, Moshe (1981). The Elusive Obvious: The Convergence of 
Movement, Neuroplasticity, and Health. North Atlantic Books. 

Field, Tiffany (2000). Touch Therapy. Churchill Livingstone.
Field, Tiffany (2003). Touch. MIT Press.
Fox, Su (2007). Relating to Clients: The Therapeutic Relationship for 

Complementary Therapists. Jessica Kingsley Publishers. [En: Capítulo 18 – 
Factores y protocolos relacionales]

Frith, Chris (2007). Making up the mind : how the brain creates our 
mental world. Blackwell Publishing. [En: Capítulo 13 - La fase de 
cognición]

Fryer, G. (1999). Somatic dysfunction: updating the concept. Aust J 
Osteopath. 1999;10(2):14-19.

Fryer, G. (2016). Somatic dysfunction: An osteopathic conundrum. 
Int J Osteopath Med 22:52-63

Fryer, G. (2017). Integrating osteopathic approaches based on 
biopsychosocial therapeutic mechanisms. Part 1: The mechanisms. Int J 
Osteopath Med 25:30-41

Fryer, G. (2017). Integrating osteopathic approaches based on 
biopsychosocial therapeutic mechanisms. Part 2: Clinical approach. Int J 
Osteopath Med 26:36-43

Frymann, V. (1963). Palpation – its study in the workshop. Yearbook of 
the Academy of Applied Osteopathy, Newark, OH, pp 16–30. [En: Capítulo 
17 – Factores y aptitudes individuales]



Leandro Howlin

472

Fulkerson, Matthew (2013). The First Sense. MIT Press.
Gallagher, Shaun (2005). How the Body Shapes the Mind. Oxford 

University Press. [En: Capítulos 4 – La sensopercepción y 10 – Sinestesia 
y soma]

Gallese, V. (2005). Embodied simulation: From neurons to 
phenomenal experience. Phenomenology and the Cognitive Sciences, 4(1), 
23–48. doi:10.1007/s11097-005-4737-z. 

Gellhorn, E. (1970). The emotions and the ergotropic and trophotropic 
systems. Psychologische Froschung, 1970, 34,48-94.

Gendlin, E. (1962) Experiencing and the creation of meaning, 
Reprint, Glencoe: Northwestern University Press, 1997.

Gevitz, Norman (1998), The sword and the scalpel – The osteopathic 
‘war’ to enter the Military Medical Corps: 1916-1966, JAOA, Vol 98, No 
5, May 1998

Gevitz Norman (2006) Center or periphery? The future of osteopathic 
principles and practices. J Am Osteopath Assoc 2006;106:121e9. [En: 
Capítulo 19 – La escucha y la filosofía de la osteopatía]

Gigerenzer, G., and T. Regier (1996). How do we tell an association 
from a rule? Comment on Sloman (1996). Psychological Bulletin 119: 
23–26. 

Gigerenzer, G. (2007). Gut feelings: the intelligence of the unconscious. 
New York: Penguin Books.

Gold, Jeffrey (1985). Cartesian Dualism and the Current Crisis in 
Medicine — A Plea for a Philosophical Approach: Discussion Paper. 
Journal of the Royal Society of Medicine, 78(8), 663–666. https://doi.
org/10.1177/014107688507800813. [En: Capítulo 19 – La escucha y los 
principios de la osteopatía]

Goldstein, E. B., & Brockmole, J. (1980). Sensation and Perception. 
Cengage Learning. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Gottschall, Jonathan (2012). The storytelling animal: How stories make 
us human. Houghton Mifflin Harcourt.

Grayot, James D. (2019). Dual Process Theories in Behavioral 
Economics and Neuroeconomics: a Critical Review. Review of Philosophy 
and Psychology, 11(1), 105–136. https://doi.org/10.1007/s13164-019-
00446-9. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Groen, G. J., & Patel, V. L. (1985). Medical problem-solving: Some 
questionable assumptions. Medical Education, 19(2), 95-100.

Hanna, Thomas (1980). The Body of Life: Creating New Pathways for 



473

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Sensory Awareness and Fluid Movement. Healing Arts Press. [En: Capítulo 
10 - Sinestesia y soma]

Hanna, Thomas (1988). Somatics: Reawakening The Mind’s Control Of 
Movement, Flexibility, And Health. Da Capo Press. [En: Capítulo 10 - 
Sinestesia y soma]

Hardin, C.L. (1988) Color for Philosophers: Unweaving the Rainbow. 
Hackett Publishing Company.

Hargrove, Todd R. (2014). A Guide to Better Movement: The Science 
and Practice of Moving With More Skill And Less Pain. Better Movement. 

Harjai, P. K., & Tiwari, R. (2009). Model of critical diagnostic 
reasoning: Achieving expert clinician performance. Nursing Education 
Perspectives, 30(5), 305-311.

Head, H. and Holmes, G. (1911). Sensory disturbances from cerebral 
lesions, Brain, 34: 102-245. [En: Capítulo 10 - Sinestesia y soma]

Heemskerk, L., Norman, G., Chou, S., Mintz, M., Mandin, H., & 
McLaughlin, K. (2008). The effect of question format and task difficulty 
on reasoning strategies and diagnostic performance in internal medicine 
residents. Advances in Health Sciences Education: Theory and Practice, 13(4), 
453-462.

Henry, Michel (1975). Philosophy and Phenomenology of the Body. 
Springer. [En: Introducción]

Higgs, J., Jones, M. A., Loftus, S., & Christensen, N. (2008). Clinical 
reasoning in the health professions (3 ed.). New York, NY: Butterworth-
Heinemann.

Hofstadter, Douglas (1979). Gödel, Escher, Bach: an Eternal Golden 
Braid. Basic Books. 

Holyoak, Keith J. (2005). Analogy. In K. J. Holyoak and R. G. 
Morrison (Eds), The Cambridge handbook of thinking and reasoning (pp 
117-42). Cambridge: Cambridge University Press. 

Hosselet, J., DO, y Aguilar, J., DO (2022). Osteopatía: la mirada 
evolucionista de la medicina de Andrew Taylor Still, Tesis doctoral. Escuela 
Fulcrum de Osteopatía.

Howard, I., & Templeton, W. (1966). Human spatial orientation. 
Oxford: Wiley. [En: Capítulo 7 - La fase de sensación]

Howell, J. D. (1999). The Paradox of Osteopathy. New England Journal of 
Medicine, 341(19), 1465–1468. doi:10.1056/nejm199911043411910 [En: 
Capítulo 19 – La escucha y la filosofía de la osteopatía]

Hulett, G.D. (1922). A Textbook of Principles of Osteopathy. 5th ed, 



Leandro Howlin

474

Kirksville, MO: Journal Printing Company.
Hutchins, E. (1996). Cognition in the Wild. MIT Press. [En: 

Capítulo 01 – La escucha]
Illich, Ivan (1975). Medical Nemesis: The Expropriation of Health. New 

York: Pantheon Books.
Irigaray, Luce (1993). An Ethics of Sexual Difference. Cornell University 

Press. [En: Capítulo 11 - Esferas y fusión somática]
Johnson, M. (1987). The Body in the Mind: The Bodily Basis of Meaning, 

Imagination, and Reason. Chicago: University of Chicago Press.
Jones, M. A. (1995). Clinical reasoning and pain. Manual Therapy, 1, 

17-24.
Juhan, Deane (1987). Job’s Body : A Handbook for Bodywork. Barrytown/

Station Hill Press, Inc. [En: Capítulo 3 - El tacto]
Kahneman, Daniel (2011). Thinking, Fast and Slow. Farrar, Straus 

and Giroux. [En: Capítulo 7 - La fase de sensación]
Kandel, Eric , Schwartz, J. H., & Jessell, T. M. (2000). Principles of 

neural science. New York: McGraw-Hill, Health Professions Division. 
Keren, G. and Schul, Y. (2009). Two is not always better than one: 

A critical evaluation of two-system theories. Perspectives on Psychological 
Science 4 (6): 533–550. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Kern, Michael (2005). Wisdom in the Body: The Craniosacral Approach 
to Essential Health. North Atlantic Books. 

Klatzky, R. L., Lederman, S. J., Hamilton, C., Grindley, M., & 
Swendsen, R. H. (2003). Feeling textures through a probe: Effects 
of probe and surface geometry and exploratory factors. Perception & 
Psychophysics, 65(4), 613–631. https://doi.org/10.3758/bf03194587. [En: 
Capítulo 7 – La fase de sensación]

Klatzky, R. L., Lederman, S. J., & Metzger, V. A. (1985). Identifying 
objects by touch: An “expert system.” Perception & Psychophysics, 37(4), 
299–302. https://doi.org/10.3758/bf03211351. [En: Capítulo 7 – La fase 
de sensación]

Korr, I. (1975). Proprioceptors and somatic dysfunction. J Am 
Osteopath Assoc 1975;75:638-50.

Kotler, S., & Wheal, J. (2017). Stealing fire: how Silicon Valley, the 
Navy SEALS, and maverick scientists are revolutionizing the way we live 
and work. New York, NY: Dey St., an imprint of William Morrow. [En: 
Capítulo 15 - La escucha como estado alterado de consciencia]

Kruglanski, A. W. and Gigerenzer, G. (2011). Intuitive and deliberate 



475

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

judgments are based on common principles. Psychological Review 118: 
97–109. [En: Capítulo 14 – La sensopercepción como prenoesis]

Laban, Rudolf (2005). The Mastery of Movement. Dance Books Ltd. 
[En: Capítulo 11 - Esferas y fusion somática]

Lakoff, George (1999). Philosophy in the Flesh: the Embodied Mind & 
its Challenge to Western Thought. Basic Books. 

Lakoff, George (2003). Metaphors We Live By. University of Chicago 
Press. 

Le Breton, David (1995). Antropología del Cuerpo y La Modernidad. 
Nueva Vision. 

Le Breton, David (2018). La sociología del cuerpo. Siruela. 
Le Breton, David (2021). Antropología del dolor. Metales Pesados. 
Leder, Drew & Krucoff, Mitchell W. (2008). The Touch that Heals: 

The Uses and Meanings of Touch in the Clinical Encounter. The Journal 
of Alternative and Complementary Medicine, 14(3), 321–327. doi:10.1089/
acm.2007.0717 

Lederman, E. (2000). Facilitated segment: a critical review. British 
Osteopathic Journal 22:7-10

Lederman, E. (2005). The Science and Practice of Manual Therapy. 
Elsevier Churchill Livingstone.

Lederman, S. J., & Klatzky, R. L. (1993). Extracting object properties 
through haptic exploration. Acta Psychologica, 84(1), 29–40. doi:10.1016/0001-
6918(93)90070-8. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Lederman, S. J., & Klatzky, R. L. (2009). Haptic perception: A 
tutorial. Attention, Perception & Psychophysics, 71(7), 1439–1459. https://
doi.org/10.3758/app.71.7.1439. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Levi-Strauss, Claude. (1974). Structural Anthropology. Basic Books.
LeDoux, J. (2002). Synaptic self: How our brains become who we are. 

New York: Viking. 
Liem, Torsten & van den Heede, Patrick (2017). Foundations of 

Morphodynamics in Osteopathy. Handspring Publishing. [En: Capítulo 12 
– El diagnóstico etiotrópico]

Linden, David (2016). Touch. Penguin Books.
Ludwig, A. M. (1966). Altered States of Consciousness. 

Archives of General Psychiatry, 15(3), 225. doi:10.1001/
archpsyc.1966.01730150001001. [En: Capítulo 15 - La escucha como 
estado alterado de consciencia]

Luria, Alexander (1975), Sensación y percepción. Ediciones Martínez 



Leandro Howlin

476

Roca. [En: Capítulo 4 – La sensopercepción]
Macpherson, Fiona (2011). Cognitive Penetration of Colour 

Experience: Rethinking the Issue in Light of an Indirect Mechanism. 
Philosophy and Phenomenological Research, 84(1), 24–62. https://doi.
org/10.1111/j.1933-1592.2010.00481.x. [En: Capítulo 7 – La fase de 
sensación]

Maier, S. F., Watkins, L. R., & Fleshner, M. (1994). 
Psychoneuroimmunology: The interface between behavior, brain, 
and immunity. American Psychologist, 49(12), 1004–1017. https://doi.
org/10.1037/0003-066x.49.12.1004. 

Marivoet, Dirk (2016). THE PREMISSES OF PSYCHOCORPORAL 
(BODYMIND) INTEGRATION. Icpit.Org. https://icpit.org/
philosophical-backgrounds-bodymind-integration/. 

Martinke, D. (1991). The philosophy of osteopathic medicine. En: 
DiGiovanna EL, Schiowitz S, editors. An osteopathic approach to diagnosis 
and treatment. New York, London: J. B. Lippincott Company; 1991.

Massie, Pascal (2013). Touching, thinking, being: The sense of touch 
in Aristotle’s de anima and its implications. Minerva - An Internet Journal 
of Philosophy. 17. 74-101. [En: Capítulo 3 - El tacto]

Maturana, H. y Varela, F.G. (1972), De máquinas y seres vivos. Lumen. 
[En: Capítulo 2 – La escucha]

Maturana, H. y Varela, F.G. (1984), El árbol del conocimiento. Editorial 
Universitaria. [En: Capítulo 8 – Modelos operativos de disfunción somática]

McLuhan, Marshall (1962). The Gutenberg Galaxy. University of 
Toronto Press, Scholarly Publishing Division. [En: Capítulo 15 - La 
escucha como estado alterado de consciencia]

Mehling, W., Price, C., Daubenmier, J., Bartmess, E., Acree, M., 
Gopisetty, V., & Stewart, A. (2012). P05.61. The multidimensional 
assessment of interoceptive awareness (MAIA). BMC Complementary 
and Alternative Medicine, 12(S1), 1371. https://doi.org/10.1186/1472-
6882-12-s1-p421. 

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. 
Gallimard. [En: Capítulos 3 – El tacto y 10 – Sinestesia y soma]

Merleau-Ponty, Maurice (1964). Le Visible et l ’invisible, suivi de notes 
de travail. Gallimard. [En: Capítulos 3 – El tacto y 10 – Sinestesia y soma]

Milne, Hugh (1998). The Heart of Listening: A Visionary Approach to 
Craniosacral Work, Vol. 1: Origins, Destination Points, Unfoldment. North 
Atlantic Books. 

Mitchell, F. (1976). Training and measurement of sensory literacy. 



477

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Journal of the American Osteopathic Association 75(6):874–884. [En: 
Capítulo 6 – Once niveles de sensopercepción]

Montagu, Ashley (1971). Touching: The Human Significance of the Skin. 
William Morrow Paperbacks. [En: Capítulo 3 – El tacto]

Morewedge, C. K., & Kahneman, D. (2010). Associative processes 
in intuitive judgment. Trends in Cognitive Sciences, 14(10), 435–440. 
https://doi.org/10.1016/j.tics.2010.07.004. [En: Capítulo 7 – La fase de 
sensación]

Mugg, Joshua (2016). The dual-process turn: How recent defenses 
of dual-process theories of reasoning fail. Philosophical Psychology 29 (2): 
300–309. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Nancy, Jean-Luc (1992). Corpus (Perspectives in Continental 
Philosophy). Fordham University Press. [En: Introducción]

Nathan, Bevis (1999). Touch and Emotion in Manual Therapy. 
Churchill Livingstone. 

Nesse, R. M., & Williams, G. C. (1995). Why We Get Sick: The New 
Science of Darwinian Medicine.

Nesse, R. M. (2019). Good Reasons for Bad Feelings: Insights from the 
Frontier of Evolutionary Psychiatry. Dutton.

Norman, G. R., & Eva, K. W. (2010). Diagnostic error and clinical 
reasoning. Medical Education, 44(1), 94-100.

O’Callaghan, C., Kveraga, K., Shine, J. M., Adams, R. B., & Bar, 
M. (2017). Predictions penetrate perception: Converging insights from 
brain, behaviour and disorder. Consciousness and Cognition, 47, 63–74. 
https://doi.org/10.1016/j.concog.2016.05.003. [En: Capítulo 7 – La fase 
de sensación]

O’Shaughnessy, Brian (1989).  The sense of touch. Australasian 
Journal of Philosophy, 67(1), 37–58.  doi:10.1080/00048408912343671. 
[En: Capítulo 4 – La sensopercepción]

Osman, Magda (2004). An evaluation of dual-process theories of 
reasoning. Psychonomic Bulletin&Review 11 (6): 988–1010. [En: Capítulo 
7 – La fase de sensación]

Paoletti, Serge (2006). The Fasciae: Anatomy, Dysfunction and 
Treatment. Eastland Press. 

Parsons, J. and Marcer, N. (2005). Osteopathy: Models for diagnosis, 
treatment and practice. Edinburgh: Churchill Livingstone. [En: Capítulo 
12 – La cadena etiológica]

Pelaccia, T., Tardif, J., Triby, E., & Charlin, B. (2011). An analysis 



Leandro Howlin

478

of clinical reasoning through a recent and comprehensive approach: the 
dual-process theory. Medical Education Online, 16.

Pelaccia, T., Tardif, J., Triby, E., Ammirati, C., Bertrand, C., 
Dory, V., & Charlin, B. (2014). How and when do expert emergency 
physicians generate and evaluate diagnostic hypotheses? A qualitative 
study using head-mounted video cued-recall interviews. Annals of 
Emergency Medicine (0).

Pennycook, Gordon (2017). A perspective on the theoretical 
foundation of dual process models. In De Neys, W.(Ed.), Dual Process 
Theory 2.0 (pp. 13–35). Routledge. [En: Capítulo 7 – La fase de sensación]

Peña, A. (2010). The Dreyfus model of clinical problem-solving skills 
acquisition: a critical perspective. Medical Education Online, 15(1), 4846. 
doi:10.3402/meo.v15i0.4846 

Philbrick, Nathaniel (2000). In the heart of the sea: the tragedy of the 
whaleship Essex. Rockland, MA, Wheeler Pub.

Pilat, Andrzej (2003). Terapias miofasciales: Inducción miofascial. 
McGraw-Hill Interamericana de España S.L. 

Polanyi, Michael (1958). Personal Knowledge: Towards a Post-Critical 
Philosophy. University of Chicago Press. 

Ratcliffe, Matthew (2008). Touch and Situatedness. International 
Journal of Philosophical Studies, 16(3), 299–322. https://doi.
org/10.1080/09672550802110827. [En: Capítulo 4 - La sensopercepción]

Ratcliffe, Matthew (2012a). Phenomenology as a Form of Empathy. 
Inquiry, 55(5), 473–495. https://doi.org/10.1080/0020174x.2012.716196. 
[En: Capítulo 4 - La sensopercepción]

Ratcliffe, Matthew (2012b). What is Touch? Australasian Journal of 
Philosophy, 90(3), 413–432. https://doi.org/10.1080/00048402.2011.598
173. [En: Capítulo 4 - La sensopercepción]

Reed, C. L., Klatzky, R. L. & Halgren, E. (2005) What vs. where in 
touch: An fMRI study. NeuroImage 25:718–26. [En: Capítulo 7 - La fase 
de sensación]

Reeve, Sandra (2011). Nine Ways of Seeing a Body. Triarchy Press Ltd. 
Roselló, J., Cabaco, S. A., & Roca, M. E. I. (2004). Atención y 

percepción (El Libro Universitario - Manuales). Alianza Editorial. [En: 
Capítulo 4 – La sensopercepción]

Rosenblatt, L. M. (1994). The transactional theory of reading and writing. 
In R. B. Ruddell, M. R. Ruddell, & H. Singer (Eds.), Theoretical models and 
processes of reading (p. 1057–1092). International Reading Association. 



479

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Ryle, Gilbert. (1949). The Concept of Mind. University of Chicago 
Press. [En: Introducción]

Sammut, E. & Searle-Barnes, P. (1998). Osteopathic Diagnosis. 
Stanley Thornes (Publishers) Ltd. [En: Capítulo 12 – El diagnóstico 
etiotrópico]

Scaer, R. C. (2001). The body bears the burden: Trauma, dissociation, and 
disease. Haworth Press.

Schmidt, H. G. and Boshuizen, H. P. A. (1992), Encapsulation of 
Biomedical Knowledge, in Evans, D. A., & Patel, V. L., Advanced Models 
of Cognition for Medical Training and Practice (Nato ASI Subseries F:, 97). 
Springer. [En: Capítulo 13 – La fase de cognición]

Schilder, Paul (1935). The Image and Appearance of the Human Body. 
New York: International University Press, 1950. [En: Capítulo 10 - 
Sinestesia y soma]

Schultz, W. (2007). Behavioral dopamine signals. Trends in 
Neurosciences, 30, 203-210.

Schwenk, T. (1965). Sensitive chaos: the creation of flowing forms in 
water and air. Rudolf Steiner Press.

Serino, A., & Haggard, P. (2010). Touch and the body. Neuroscience 
& Biobehavioral Reviews, 34(2), 224–236. https://doi.org/10.1016/j.
neubiorev.2009.04.004. [En: Capítulo 3 – El tacto]

Shea, Michael (2007). Biodynamic Craniosacral Therapy, Volume One. 
North Atlantic Books.

Shea, Michael (2016). Biodynamic Craniosacral Therapy: The Heart of 
the Practice. CreateSpace Independent Publishing Platform. 

Sherrington, C. S., (1903), Qualitative difference of spinal reflex 
corresponding with qualitative difference of cutaneous stimulus. The 
Journal of Physiology, 30 doi: 10.1113/jphysiol.1903.sp000980.

Sherrington, C. S. (1906). The integrative action of the nervous system. 
Yale University Press.

Simons, D. J., & Chabris, C. F. (1999). Gorillas in our midst: 
sustained inattentional blindness for dynamic events. Perception, 28, 
1059–1074. [En: Capítulo 7 - La fase de sensación]

Singer, Michael (2007). The untethered soul: The journey beyond yourself. 
New Harbinger Publications.

Sointu, Eeva (2012). Theorizing Complementary and Alternative 
Medicines: Wellbeing, Self, Gender, Class. Palgrave Macmillan. 

Sointu, Eeva (2013). Complementary and alternative medicines, 



Leandro Howlin

480

embodied subjectivity and experiences of healing. Health: An 
Interdisciplinary Journal for the Social Study of Health, Illness and Medicine, 
17(5), 530–545. https://doi.org/10.1177/1363459312472080. 

Stanovich, K. & West, R. (2000) Individual Differences in Reasoning: 
Implications for the Rationality Debate, Behavioral and Brain Sciences 
23 (2000): 645–65.

Stark, J. E. (2013). An historical perspective on principles of 
osteopathy. International Journal of Osteopathic Medicine, 16(1), 3–10. 
doi:10.1016/j.ijosm.2012.10.001

Sterling, P., & Eyer, J. (1988). Allostasis: A new paradigm to explain 
arousal pathology. In S. Fisher & J. Reason (Eds.), Handbook of life stress, 
cognition and health. Chichester, UK: Wiley.

Sterling, Peter (2012). Allostasis: A model of predictive regulation. 
Physiology & Behavior, 106, 5–15.

Sterling, Peter (2020). What Is Health? MIT Press.
Still, Andrew Taylor (1899). Philosophy of Osteopathy. Kirksville, 

published by the author. 
Still, Andrew Taylor (1902). The Philosophy and Mechanical Principles 

of Osteopathy. Kirksville, published by the author.
Still, Andrew Taylor (1908). Autobiography of Andrew Taylor Still. 

Kirksville, published by the author.
Still, Andrew Taylor (1910). Osteopathy, Research and Practice. 

Forgotten Books.
Stilwell, P., Harman, K (2019). An enactive approach to pain: beyond 

the biopsychosocial model. Phenom Cogn Sci 18, 637–665.
Stone, Caroline (2000). Science in the Art of Osteopathy: Osteopathic 

Principles and Practice. Nelson Thornes Ltd. [En: Introducción]
Sumner, G., & Haines, S. (2011). Cranial Intelligence: A Practical 

Guide to Biodynamic Craniosacral Therapy. Singing Dragon. 
Svenaeus, F. (1999). The Hermeneutics of Medicine and the Phenomenology 

of Health: Steps Towards a Philosophy of Medical Practice. Springer.
Szendy, Peter (2015). En lo profundo de un oído. Una estética de la 

escucha. Santiago: Metales Pesados.
Tart, C. T. (1969) Altered states of consciousness: A book of readings. New 

York: Wiley.
Thompson, E. (2007). Mind in life: Biology, phenomenology, and the 

sciences of mind. Belknap Press/Harvard University Press.
Todd, Mabel E. (1937). The Thinking Body. The Gestalt Journal Press. 



481

EL CUERPO Y LA ESCUCHA

Tricot, Pierre (2002). Approche Tissulaire de l ’ostéopathie - Livre 1. 
Sully, 2002 Vannes, I.S.B.N 2-911074-40-8, pp. 17-31. [En: Capítulo 
17 - Factores y aptitudes individuales]

Turvey, Michael T. (1996). Dynamic touch. American Psychologist, 
51(11), 1134–1152. https://doi.org/10.1037/0003-066x.51.11.1134. 
[En: Capítulo 4 - La sensopercepción]

Tyreman, S. (2013). Re-evaluating “osteopathic principles.” 
International Journal of Osteopathic Medicine, 16(1), 38–45. doi:10.1016/j.
ijosm.2012.08.005.  [En: Capítulo 19 – La escucha y la filosofía de la 
osteopatía]

Van Buskirk, RL (1990). Nociceptive reflexes and the somatic 
dysfunction: a model. J Am Osteopath Assoc. 1990;90(9):792-805.

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (1991). The embodied mind: 
Cognitive science and human experience. Cambridge, Mass: The MIT Press. 
[En: Capítulo 01 – La escucha]

Wall, P. D., Koltzenburg, M., & McMahon, S. B. (2005). Wall and 
Melzack’s textbook of pain. Edinburgh: Elsevier Churchill Livingstone. 
[En: Capítulo 8 – Modelos operativos de disfunción somática]

Watzlawick, Paul, Beavin, J., & Jackson, D. D. (1967). Pragmatics 
of human communication: A study of interaction patterns, pathologies and 
paradoxes. New York: W.W.Norton. 

Wilden, Anthony (1977). System and Structure: essays in communication 
and exchange. London, Tavistock. 

Wittmann, M. (2018). Altered States of Consciousness: Experiences 
Out of Time and Self (P. Hurd, Trans.).

Yanase, J., & Triantaphyllou, E. (2019). The Seven Key Challenges 
for the Future of Computer-Aided Diagnosis in Medicine. International 
Journal of Medical Informatics. doi:10.1016/j.ijmedinf.2019.06.017 

Žižek, Slavoj (1989). The sublime object of ideology. London: Verso. 





483

Bibliografía razonada

Referencias bibliográficas agrupadas por temas y ordenadas, dentro de 
cada uno de los temas, según un orden cronológico o de correlatividad. 
En itálica, los textos fundamentales sobre ese tema, por lo menos en lo 
que se refiere al contexto adoptado en El Cuerpo y La Escucha.

	
Analógico y Digital: Wilden (1977), Lakoff (1999), Lakoff (2003), 

Holyoak (2005)
Body / anatomy / physiology: Todd (1937), Juhan (1987), Irigaray 

(1993), Hargrove (2014)
Centro / Kinesfera: Laban (2005)
Cibernética: Eco (1964), Watzlawick et al. (1967), Bateson (1972), 

Wilden (1977), Hofstadter (1979),
Cognición / Sistemas 1 y 2: Hofstadter (1979), Gigerenzer et al. (1996), 

Osman (2004), Evans (2008), Badcock, Barbey et al (2009), Croskerry 
(2009), Keren (2009), Morewedge et al. (2010), Kahneman (2011), Mugg 
(2016), Pennycook (2017), Bonnefon (2018), Grayot (2019)

Consciencia somática: Feldenkrais (1972), Feldenkrais (1981), 
Nathan (1999), Bakal (2001)

Diagnóstico: Sammut et al. (1998), Croskerry (2009)
Dualismo cartesiano: Descartes (1637), Descartes (1641), Merleau-

Ponty (1945), Ryle (1949), Gold (1985), Damasio (2005), Reeve (2011)
Embodiment: Varela et al. (1991), Lakoff (1999), Bower et al. (2016)
Emociones: James (1902), Ledoux (1998), Le Breton (1999), Damasio 

(2005), Barrett (2008, 2016), Johnston & Olson (2015), Chodron (2018)
Encapsulación de conocimientos: Schmidt et al. (1992)
Escucha en osteopatía: Frymann (1963), Becker (1963, 1964, 1965), 

Chaitow (1997), Cohen (1996), Milne (1998), Tricot (2002), Kern (2005), 
Sumner et al. (2011), Shea (2016), Liem (2017)



Leandro Howlin

484

Esquema corporal / imagen corporal: Head & Holmes (1911), 
Schilder (1935), Gallagher (2005)

Estados alterados de consciencia: Ludwig (1966), Farthing (1992), 
Kotler (2017)

Fenomenología / filosofía: Merleau-Ponty (1945), Polanyi (1958), 
McLuhan (1962), Merleau-Ponty (1964), Levi-Strauss (1974), Henry 
(1975), Žižek (1989), Nancy (1992), Le Breton (1995), Ratcliffe (2012a), 
Ratcliffe (2012b), Marivoet (2016), Liem (2017), Le Breton (2018)

Flow: Csikszentmihalyi (1990), Csikszentmihalyi (2005)
Holística: Sointu (2012), Sointu (2013), Liem (2017)
Homeostasis y alostasis: Cannon (1915), Sterling (1988), McEwen 

(1998), Koob (2001), McEwen (2003), Sterling (2004), Schulkin (2004), 
Sterling (2012), Chatzitomaris (2017), Sterling (2020)

Intuición: Rosenblatt (1994), Kruglanski (2011), Liem (2017)
Modelo medico biopsicosocial / Psiconeuroinmunobiología: Maier 

et al. (1994), Ader (1995), Koltzenburg et al. (2005), Hargrove (2014), 
Liem (2017), Le Breton (2021)

Neurociencia: Kandel (2000), Craig (2003), Craig (2014)
Nuevo concepto de salud: Still (1899, 1902, 1908, 1910), Sterling 

(1988, 2012, 2020), Nesse (1995), Sointu (2012), Svenaeus (1999), Cassell 
(1986), Engel (1977), Illich (1975)

Osteopatía: Still (1901), Stone (2000), Liem (2017)
Penetración cognitiva: Macpherson (2011), O’Callaghan et al. (2017)
Predicciones: Damasio (2005), Frith (2007), Barrett (2016)
Sensopercepción: Howard et al. (1966), Luria (1975), Goldstein et al 

(1980), Roselló et al. (2004), Reed at el. (2005), Chan et al. (2008), 
Sensores táctiles: Armstrong (1962), Craig (2003), Craig (2014), 

D’Alessandro et al. (2016)
Soma: Hanna (1980), Hanna (1988)
Stress / Sistemas simpático y parasimpático: Cannon (1915), Porges 

(2011), Walker (2013), Hagenaars et al. (2014)
Tacto: Armstrong (1962), Montagu (1971), Klatzky et al. (1985), 

O’Shaughnessy (1989), Lederman et al. (1993), Turvey (1996), Field 
(2000), Klatzky et al. (2003), Field (2003), Reed at el. (2005), Ratcliffe 
(2008), Lederman et al. (2009), Serino et al. (2010), Classen (2912), 
Ratcliffe (2012a), Ratcliffe (2012b), Massie (2013), Fulkerson (2013), 
Linden (2016), Classen (2020)



485

Bibliografía fundamental

Autores que moldearon mi forma de pensar en general:
Maurice Merleau-Ponty, Anthony Wilden, Douglas Hofstadter, Peter 

Sterling.

Autores básicos para El Cuerpo y La Escucha:
Francisco Varela, Shaun Gallagher, Matthew Fulkerson, Matthew 

Ratcliffe.





NOTAS:



NOTAS:






